
Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

29 
 

DOI. 10.5281/zenodo.15284496  

  Sección: capítulo 2 de obra colectiva 

Metaforización musical y erótica en dos cuentos de autoras del 

Pacífico Colombiano, “Estebana Rumié” de Amalia Posso y “Cununo” 

de Dayana Zapata. 

Musical and erotic metaphorization in two stories by authors 

from the Colombian Pacific, "Estebana Rumié" by Amalia Posso and 

"Cununo" by Dayana Zapata 

Metáfora musical e erótica em dois contos de autoras do Pacífico 

colombiano, "Estebana Rumié" de Amalia Posso e "Cununo" de 

Dayana Zapata 

 

Maria Serna-Nêbura*. ID. 0000-0002-0296-794X 

Judith Solís Téllez**. ID. 0009-0003-8092-2637 

 

*Universidad Autónoma de Guerrero, Centro de Investigación y Posgrado en Estudios 

Socio Territoriales, Chilpancingo, Guerrero, México, email: msernax@gmail.com 

** Universidad Autónoma de Guerrero, Posgrado en Humanidades, Facultad de 

Filosofía y Letras, Chilpancingo, Guerrero, México, email: solistellez2020@gmail.com 

 

Resumen. 

En este escrito se presentan algunos de los resultados de una investigación de tipo 

cualitativa aplicada a los cuentos “Estebana Rumié” de Amalia Posso y “Cununo” de 

Dayana Zapata, ambas autoras del Pacífico Colombiano. El objetivo es identificar la 

manera como se construye literariamente la imagen del personaje mujernegra.1para lo 

cual abordamos las diferentes formas de metaforización coincidentes en ambos cuentos 

como técnica complementaria a la metodología etnocrítica. Entre los resultados 

 
1 Betty Ruth Lozano basada en el feminismo negro decolonial, afirma que, para hablar de las mujeres 

afrocolombianas es imposible separar las experiencias de vida del ser mujer del ser negra, en tanto propone 

el concepto mujernegra (Lozano Lerma, 2016). 

https://doi.org/10.5281/zenodo.15284496
mailto:msernax@gmail.com


Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

30 
 

encontramos que la metaforización efectuada por estas autoras constituye personajes 

poseedores de un gran poder basado en la vivencia de la musicalidad y de su erotismo, 

por último, hallamos que ambos cuentos utilizan la fragmentación de manera contraria a 

la generalizada por las autorías masculinas al usarla para resignificar de manera humana 

al personaje. 

Palabras clave: literatura afrocolombiana, autoras afrodescendientes, metaforización. 

 

Abstract. 

This article presents some of the results of a qualitative research study applied to the 

stories "Estebana Rumié" by Amalia Posso and "Cununo" by Dayana Zapata, both authors 

from the Colombian Pacific. The objective is to identify how the image of the Black 

woman character is constructed in literature. To this end, we address the different forms 

of metaphorization found in both stories as a complementary technique to ethnocritical 

methodology. Among the results, we find that the metaphorization carried out by these 

authors depicts characters possessing great power based on the experience of musicality 

and their eroticism. Finally, we find that both stories use fragmentation in a way that 

contradicts the general approach used by male authors, using it to redefine the character 

in a human way. 

Keywords: Afro-Colombian literature, Afro-descendant women authors, 

metaphorization. 

 

Resumo. 

Este artigo apresenta alguns resultados de um projeto de pesquisa qualitativa aplicado aos 

contos “Estebana Rumié”, de Amalia Posso, e “Cununo”, de Dayana Zapata, ambas 

autoras do Pacífico colombiano. O objetivo é identificar o modo como a imagem da 

personagem negra é construída na literatura. Para tanto, abordamos as diferentes formas 

de metaforização que coincidem em ambas as histórias como técnica complementar à 

metodologia etnocrítica. Entre os resultados, encontramos que a metaforização realizada 

por esses autores constitui personagens dotadas de grande potência a partir da vivência 

da musicalidade e de seu erotismo. Por fim, descobrimos que ambas as histórias usam a 

fragmentação de uma forma contrária àquela geralmente usada por autores homens, 

usando-a para redefinir o personagem de uma forma humana. 

Palavras-chave: literatura afro-colombiana, autores afrodescendentes, metaforização. 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

31 
 

 

 

Enviado: 18/02/2025 

Revisado: 23/03/2025 

Publicado: 29/04/2025 

 

Se cita: Serna, M y Téllez, J (2025). “Metaforización musical y erótica en dos cuentos de 

autoras del Pacífico Colombiano, “Estebana Rumié” de Amalia Posso y “Cununo” de 

Dayana Zapata” en La metáfora en contexto, Litorales literarios, ISBN: 978-607-26796-

2-7, pp. 29-60.  Doi. 10.5281/zenodo.15284496   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.15284496


Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

32 
 

Introducción 

 

 

En la literatura colombiana, sin duda, el autor más famoso es Gabriel García 

Márquez, quien tuvo el talento de capturar en su escritura la oralidad y los imaginarios en 

los que confluye la magia cotidiana de la realidad latinoamericana. 

Menos conocida, y por ello vale mucho la pena el acercamiento a la escritura de 

autoras afrocolombianas en donde también convergen la música, la magia y elementos de 

la realidad mítica que no abrevan del realismo mágico sino de la identidad 

afrodescendiente; de la cercanía con la naturaleza, el erotismo, el baile, el ritmo sensorial 

del toque del tambor cununo y, desde luego, de la oralidad. Y al respecto vale la pena 

destacar la importancia de la puesta en escena, por medio de la voz, de la oraliteratura, 

por parte de Amalia Lú Posso Figueroa, autora de “Estebana Rumié” en cuanto a la 

representación de la mujer afrodescendiente. 

En este escrito incluimos uno de los resultados referentes a la metaforización del 

personaje obtenidos durante la investigación Cuerpo musical y erótico del personaje 

mujer “negra”: imagen étnica en dos cuentos de autoras del Pacífico Colombiano 

llevada a cabo del 2019 al 20212. Son dos los cuentos en los que se basó esta 

investigación: “Estebana Rumié” (2001) de Amalia Lú Posso Figueroa y “Cununo” 

(2019) de Dayana Zapata Flórez, ambas autoras del Pacífico Colombiano, concretamente 

del departamento del Chocó, mismas que a la vez que impregnan sus textos con la riqueza 

de la oralidad de su región, aportan a la transformación de la literatura.  

A pesar del gran tiempo transcurrido entre la publicación de ambos cuentos los 

asiste un diálogo, en gran parte dado por el estilo de metaforización utilizada en ambos, 

mismo que está relacionado con la corporalidad, la música y el erotismo como elementos 

de poder que las mujeresnegras ejercen sobre sus propios cuerpos. 

 
2
 Investigación de Maria Serna-Nebura publicada parcialmente, siendo este artículo el primero enfocado en 

la metaforización. 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

33 
 

Para la construcción del personaje las escritoras utilizan múltiples recursos 

literarios. En este texto el objetivo es mostrar la diversidad de recursos metafóricos que 

utilizaron en tal construcción.  

Para tal propósito nos servimos de la metodología etnocrítica propuesta por Jorge 

Ramírez Caro y Silvia Solano Rivera, en la cual se fundamenta la importancia del análisis 

de los textos literarios desde su relación con el mundo extradiegético, dicha revisión se 

sirve del análisis de las estrategias discursivas presentes en el texto, entre las cuales se 

ubica la metaforización, puesto que siendo elementos literarios pertenecientes netamente 

al texto, son referencias de la sociedad en que son construidos y con las cuales es posible 

reforzar las ideas sociales racistas o de equidad (Solano Rivera & Ramírez Caro, 2017). 

Así nos fue posible encontrar la concomitancia de tres coincidencias metafóricas 

en los cuentos seleccionados, principalmente utilizadas para efectuar un intercambio de 

sentido entre la espalda y los elementos de su entorno: 

 (a) La mujer con la espalda. Siendo la espalda una sinécdoque del cuerpo 

femenino negro y a la vez, con la función de un “artefacto de la memoria colectiva” (Jelin, 

2002), la parte del cuerpo en donde las personas afrodescendientes esclavizadas recibían 

los latigazos del amo o del capataz.  

 (b) La espalda como un instrumento musical. La piel humana comparada con la 

piel que cubre el tambor “cununo” y éste a su vez funcionando como “tropo o 

metasemema cuando la comparación se combina con la metáfora porque uno de sus 

términos es, o ambos son, una metáfora” (Beristáin, 1995 [1985]) y así la espalda es, 

también, una sinécdoque del instrumento musical.   

(c) La espalda comparada con la naturaleza, sus peligros de serpiente venenosa y 

de río caudaloso. 

Las conclusiones giran en torno al sentido musical y erótico de tales símiles, 

mismos elementos que son usados por los personajes de manera opuesta a la tradicional 

y racista hipersexualización histórica y literaria, para ser reconceptualizadas a partir de 

un erotismo que genera un espacio de poder sobre sus propias vidas. 

 

 

La musicalidad en la población afrocolombiana 

 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

34 
 

 

El ritmo según el investigador Guerra, es un concepto multidimensional que se 

puede entender desde perspectivas tanto cósmicas como biológicas, así se le relaciona 

con la recurrencia y el retorno como con la inscripción de la identidad y la continuidad 

psíquica, asociándose a la canción de cuna y a la relación entre la madre y el bebé (Guerra, 

2014). Esta visión del ritmo se alinea con la definición más técnica de la Real Academia 

Española que lo describe como un tipo de fluir manifestado en el orden de las cosas, con 

el que se generan sensaciones a través de las palabras y establecen proporciones en la 

música (RAE). Nos es posible entonces combinar ambas definiciones para entender que 

el ritmo como una forma de música que abarca la palabra, la expresión corporal y las 

emociones, constituyendo un elemento vital de la oralidad, que se vive en el lenguaje 

cotidiano y se desarrolla en diversas creaciones narrativas y poéticas, alcanzando incluso 

la literariedad. 

 

 

El contexto del Chocó 

 

 

En el contexto social del Chocó, Ana María Arango establece un vínculo entre las 

formas musicales y el concepto sonoro-corporal relacionado con la cosmología y la 

pedagogía en el territorio, departamento donde la música se manifiesta como uno de los 

principales medios de comunicación aun desde la misma gestación, así que la música y 

el baile llegan a ser elementos esenciales en la construcción de su identidad étnica y 

estética (Arango Melo, 2014).  

Además de la corporalidad es importante hablar de los instrumentos musicales, en 

este caso primordialmente del tambor cununo.  

Meneses, Mena y Minotta destacan que para esta cultura es vital el uso de 

instrumentos musicales entre los cuales el tambor, la marimba y el clarinete juegan un 

papel preeminente, con los cuales la música es vivencia cotidiana que, tanto para la alegría 

como para la pena, puesto que a sus habitantes las palabras, las rimas y los ritmos fluyen 

igual que la gran cantidad de ríos, quebradas y esteros presentes en el territorio (Arango 

Melo, 2014). 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

35 
 

Entre los tambores de gran relevancia, se encuentran los de mano, uno de ellos es 

el cununo (Birenbaum Quintero, 2006), como con la mayoría de los tambores de origen 

afrodescendiente, surge de la mixtura entre los recuerdos traídos por los africanos y las 

industrias musicales de los pueblos indígenas asentados en el lugar. 

Para el músico tradicional Alirio Suárez está compuesto por un parche de cuero y 

madera fina, ocupa el segundo lugar en la organología del Pacífico colombiano, a su vez 

Ali Cuama menciona que hay dos variantes: una de tonalidad grave, conocida como 

macho y otra de tonalidad aguda llamada hembra y para finalizar Juan Valecilla anota 

que debido a la alegría que provoca el toque los músicos pueden intercambiar roles 

(Universidad del Pacífico, 2014, min. 3:40 - 8:20). 

Entre los diversos elementos que constituyen a este departamento hay dos por los 

cuales es más ampliamente reconocido: el empobrecimiento del cual es víctima y su gran 

cantidad de población afrocolombiana. La primera característica en gran parte es herencia 

de la trata transatlántica, lo que genera condiciones de carencia social, política y 

económica, condición que las mujeres viven de manera muy atroz, pues aparecen en 

espacios de aún mayor vulneración que sus pares hombres, sufriendo con mayor rigor los 

efectos del Conflicto Armado Colombiano, entre otros tipos de conflictos. 

A pesar de estas condiciones tan dolorosas, persisten en agremiarse y responder a 

través de diversas y constantes acciones políticas y culturales, llegan a ser protagonistas 

del espacio musical específicamente de la música clasificada como afrocolombiana. Sin 

embargo, sus esfuerzos no han obtenido los resultados suficientes en las demás artes ni 

áreas del conocimiento, no se les ha permitido el desarrollo de sus habilidades, lo que 

resulta en el desconocimiento nacional de la construcción de su propia identidad y de su 

visión de mundo. 

Cruz, Calderón y Gómez encuentran que las propias víctimas del conflicto armado 

colombiano emplean los cantos tradicionales conocidos como alabaos para reivindicar su 

dignidad y sanar a través de las filosofías ancestrales comunitarias (Cruz Castillo, 

Calderón Martínez, Gómez Castellanos & Flórez Bello, 2020), de esta manera es posible 

afirmar que las mujeresnegras colombianas además de utilizar la música como un medio 

de resistencia frente a la violencia, también lo usan como una manera de generar vida. 

 

 

Hipersexualidad frente al erotismo en la mujer afrodescendiente 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

36 
 

 

 

La asociación con la música es uno de los más comunes con los cuales se 

representa a la mujer afrocolombiana, lo que podría ser visto de manera provechosa, pero 

en realidad suele llevarse a la estereotipación racial, en parte porque la música 

afrodescendiente está relacionada con el cuerpo sexualizado en ausencia de 

intelectualidad. Así lo confirma Birenbaum (2006) cuando señala que en este país la 

concepción de lo que significa ser una persona “Negra” ha estado forzudamente 

influenciada por percepciones relacionadas con el cuerpo y la sexualidad, conexión vista 

como falta de racionalidad y retrata a la comunidad como únicamente ocupadas en 

actividades ociosas y sexuales que no contribuyen al desarrollo económico. 

Para ampliar esa percepción, Serna explora la imagen elaborada sobre Saara 

Baartman, también conocida como Saartjie la que halló como un claro ejemplo de la 

manera en que las mujeres africanas fueron obligadas a participar en el capitalismo a 

través de esclavización: destinadas a ser mano de obra, máquinas reproductoras de bienes 

económicos (esclavizados) y objetos sexuales para sus amos, funciones asignadas en la 

idea europea de la hipersexualidad de estas mujeres, idea que se implementó en la 

sociedad a través del cientificismo con enormes repercusiones aún actuales para sus 

descendientes (Serna, 2014). 

Entonces, si a la mujernegra se le asignó la hipersexualidad como el motivo para 

validar su animalización y esclavización, por lógica se le negó la posibilidad a ser 

eróticas. Como en los demás ámbitos de la creación de conocimiento Occidental, son los 

varones blancos los asignados para la generación de conceptos, misma comunidad que se 

encargó de crear la representación de la mujernegra como hipersexualizada, en ese 

sentido, suelen construir un erotismo, como afirma Claudia Sánchez, que opera desde el 

falocentrismo, el falogocentrismo, el androcentrismo y el heterocentrismo (Sánchez 

Reche 2020).  

Es por tanto que encontramos necesario ubicarnos desde otra epistemología de lo 

que es el erotismo, uno acorde al que estas mismas mujeres han venido construyendo 

desde diferentes frentes para ejercer su musicalidad y erotismo por fuera de las 

estereotipaciones que tanto daño causaron (y causan) a sus comunidades.  

Uno de esos frentes es el blues, Davis destaca en la interpretación que de éste 

hacen las mujeres afroamericanas, una de las maneras en que ellas se oponían a la 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

37 
 

hipersexualización, trastocándola en una forma de reivindicación de la sexualidad libre y 

alejada del ideal del amor romántico vinculado al matrimonio como modelo impuesto por 

la sociedad blanca (Davis A. Y., 2012). 

Por otra parte, Lozano Lerma identifica en la poesía de las mujeres "Negras" del 

Pacífico Colombiano una emergencia epistémica erótica, a la que denomina agencia 

erótica afectiva, a través de la cual las escritoras desafían activamente la ideología 

patriarcal de lo que es el erotismo al incorporar elementos en los que se muestran como 

activas en la construcción y vivencia del placer sexual a la vez que no limitan el erotismo 

a lo sexual sino también a otras actividades y sentires corporales asociados al placer y el 

afecto (Lozano Lerma, 2019). Es posible interpretar que la investigadora se nutre de la 

concepción que de éste formuló Audre Lorde y que es la base principal para afirmar que 

las metáforas de los cuentos en este trabajo abordados poseen características eróticas en 

lugar de sexualizadas o mucho menos hipersexualizadas. 

Lorde reconocida como una gran teórica afroamericana, explora el erotismo como 

la personificación de la fuerza vital de las mujeres, del que emana su creatividad, una 

forma de poder; el cual ha sido distorsionado desde las conceptualizaciones del varón y 

así poderlo usar como una más de las herramientas para la opresión sobre las mujeres, 

distorsión que es necesaria eliminar para que así el erotismo sea fuente valiosa de poder 

y conocimiento en las vidas de las mujeres (Lorde, 1984). 

A nuestro parecer esta perspectiva sobre el erotismo se alinea con la que emergió 

a mediados del siglo pasado en el contexto del feminismo anglosajón, la cual según 

Sánchez se caracterizó como una expresión política que buscó recuperar el control sobre 

el propio cuerpo, el cual habría sido arrebatado por la religión y la moral patriarcal para 

el servicio a los varones (Sánchez Reche, 2020).  

 

 

Representación de mujeresnegras en el canon 

 

 

Para los varones la integración al canon es mucho más fácil que para las mujeres, 

puesto que, como menciona Noni Benegas en relación con los poetas y que consideramos 

aplicable a los demás géneros literarios, su género posee una tradición que los legitima 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

38 
 

como pertenecientes a éste, heredan el capital simbólico acumulado por los siglos en que 

los hombres han sido los integrantes de lo que se entiende como campo literario (Benegas, 

2017).  

En tanto se naturaliza su pertenencia allí a la vez que se enrarece la aparición de 

mujeres, los casos han sido hartos evidenciados, uno de ellos es el de Agudelo Ochoa, 

quien al analizar el desarrollo del canon cuentístico colombiano entre 1900 y 2000 

constató la circulación de más de mil títulos de libros en los que se repiten 

consistentemente los mismos autores varones (Agudelo Ochoa, 2015). 

Sólo en las últimas décadas la amplia ausencia de escritoras en el canon de la 

literatura universal empezó a verse como una problemática tanto literaria como social, 

ausencia que es mucho mayor e ignorada en el caso de autoras racializadas en 

subalternidad como lo han sido las afrodescendientes, invisibilización que empeora si a 

esa suma de intersecciones le sumamos la de ser una mujer proveniente de un 

departamento tan empobrecido como lo es el Chocó colombiano. 

La privación de escritoras afrodescendientes no implica la invisibilidad de 

personajes con las cuales se las representa, por el contrario, como las imágenes sociales 

son incorporadas, de manera consciente o no, en la obra literaria, es posible encontrar en 

el canon personajes afrodescendientes reducidos a la exageración de sus atributos 

corporales, la hipersexualización, la música de percusión y la falta de racionalidad, entre 

esas obras están La historia del ojo de Bataille y Sinuhe el egipcio de Mika Waltari, entre 

otros ya clásicos. 

A pesar de esta historia, en la actualidad es cada vez más común la irrupción de la 

autorrepresentación humanizada de la mujernegra en diversos campos del conocimiento, 

ejemplos notables son las obras de Toni Morrison, Yolanda Arroyo, Mayra Santos-Febres 

y Chimamanda Ngozi Adichie, quienes en sus personajes reivindican el derecho a 

autorrepresentar a estas mujeres alejadas del estereotipo e incluyen una autoconcepción 

de lo erótico. 

 

 

“Estebana Rumié” de Amalia Lú Posso 

 

 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

39 
 

Amalia Lú Posso Figueroa es chocoana, autora de los cuentos publicados en Vean 

vé, mis nanas negras (2001) en el que a partir de los elementos culturales de su región 

representa a veintiséis mujeres afrodescendientes a las que identifica como sus “nanas 

negras”, todas ellas poseedoras de un ritmo corporal de carácter sobrenatural y 

preponderantemente de poder erótico alrededor del cual giran sus vidas. 

En el cuento aquí abordado, Estebana es una mujer joven que salió de su población 

natal en la ruralidad, para ir a trabajar como empleada doméstica a la ciudad de Quibdó 

capital del Chocó, donde es empleada como nana para la personaje-narradora de la 

historia. El ritmo de Estebana está ubicado en su espalda, por lo que su goce de vida se 

centra en su exhibición indiscriminada en negación de su toque, sin importar si se trata 

de la naturaleza o de los humanos. Así lo vive hasta que un recién llegado a la ciudad 

decide no respetar la negación, un acto que lleva a cabo en público para vanagloriarse 

frente a sus amigos. Esta violencia hace que ella se recluya y que él se enferme de 

gravedad y sólo pueda salvarse si es perdonado por la espalda de la nana. 

 

 

“Cununo” de Dayana Zapata Flórez 

 

 

Dayana Zapata Flórez es una escritora joven chocoana que retoma elementos de 

la oralidad, la música y la literatura afrocolombiana para construir textos de enorme 

calidad artística. Su cuento “Cununo” es publicado en el libro colectivo Cuerpos Veinte 

formas de habitar el mundo (2019) en la editorial Seix Barral. El nombre de su cuento 

“Cununo” es de un tambor del Litoral Pacífico Colombiano, en el que la autora juega de 

manera admirable con el lenguaje y su cualidad metafórica, a la vez que el contenido 

profundiza en concepciones filosóficas afrocolombianas y su vivencia en la cotidianidad. 

Como lectores asistimos a las imágenes que crea el monólogo interior de una mujer que 

mientras asiste a un concierto de música del Pacífico nos lleva por una multitud de 

imágenes poéticas, antiguas y eróticas del ser mujernegra como la pesca, la cocina, el 

baile, los manglares.  

 

 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

40 
 

Metodología: la metaforización para relacionar al 

personaje con su entorno 

 

 

Este modelo de análisis es propuesto desde América Latina por Jorge Ramírez 

Caro y Silvia Solano Rivera, quienes a partir de una gran variedad de teorías literarias 

clásicas conectan las estrategias de análisis propuestas desde otras latitudes para 

comprender de una manera compleja y contextualizada las obras que se generan en este 

continente. Estos investigadores promueven la etnocrítica al personaje con el fin de 

identificar la manera en que éste es construido dentro del texto, pero a partir de su 

conexión con lo social, por tanto, trascienden la observación de los tradicionales valores 

estéticos literarios para procurar explicar las maneras en que los personajes ficticios están 

relacionados con el espacio cultural extradiegético (Solano Rivera y Ramírez Caro, 

2017). 

  Uno de los grandes aportes de la etnocrítica es su particularidad de cuestionar 

dentro del texto la construcción del personaje étnico para con ello observar la posibilidad 

de racismo y de allí relacionarlo con el mundo real, no como un acto de señalamiento 

individualizado a la autoría, sino en su relación con el mundo que ésta habita (Solano 

Rivera y Ramírez Caro, 2017).  

Dada su propuesta de considerar el papel de los recursos discursivos en su 

capacidad para discriminar al individuo étnico representado, en los cuentos tratados nos 

hemos enfocado en aquellos recursos discursivos que convergen en dar un sentido 

metafórico al personaje. En tal sentido hemos tomado de manera técnica el análisis 

hermenéutico de las diferentes formas de metáfora dadas en los textos para reflexionar 

sobre la construcción étnica del personaje. 

 

 

La metáfora 

 

 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

41 
 

Elena Beristáin define la metáfora como un fenómeno complejo que abarca 

múltiples términos como translatio, prosopopeya, personificación, metagoge, metalepsis, 

sinécdoque, metonimia, metáfora mitológica, epíteto metafórico, metáfora continuada y 

metáfora hilada, así como conceptos relacionados con el extrañamiento, la 

desautomatización y la singularización (Beristáin, 1995 [1985]). 

La misma autora sostiene que en la perspectiva de Richards, implica una 

transferencia de significado que va más allá de las palabras y que se extiende a los 

pensamientos que la sustentan, mientras que para Jakobson son discursos metonímicos 

que se basan en la similitud y en la organización sémica interna de los sememas 

(Beristáin, 1995 [1985]). 

Somos conscientes de retomar sólo tres perspectivas básicas sobre el concepto, 

sin embargo, al tener en cuenta que, aunque parecen sencillas son en realidad complejas, 

la diversidad de significaciones que se le dan a la metáfora en los estudios literarios y la 

aplicabilidad que estas perspectivas otorgan a los cuentos aquí trabajados, consideramos 

pertinente no generar confusiones incorporando más significaciones. 

Aquí también es importante mencionar que Mercedes Bengoechea afirma que la 

crítica literaria feminista se ha pronunciado frente a la representación fragmentada de la 

mujer en el modernismo masculino, la cual tiene por su función perpetuar la dominación 

simbólica, retratadas como objetos (Bengoechea Bartolomé, 2007). 

Una clara muestra de tal función son la obra "Veinte poemas de amor y una 

canción desesperada" de Neruda, donde la mujer es descrita a partir de una serie de 

características abstractas que la despojan de su humanidad y el movimiento poético del 

negrismo en Cuba durante el siglo XX, que además de ser dominado por hombres 

recurrentemente dedicados a elaborar personajes mujeres afrodescendientes 

fragmentadas, solían además hacerlo desde su enfoque erótico (Bengoechea Bartolomé, 

2007). 

Al seguir estas premisas es posible entender la metaforización como una forma de 

partición del personaje para la vinculación de sus partes con otros elementos de la 

narración, para lo cual las autoras se sirven de manera indiscriminada de los diversos 

recursos retóricos(la sinécdoque, la metonimia, la comparación y el símil), es así como 

nos desentendemos de la discusión teórica del concepto para enfocarnos en nuestro 

objetivo de explorar la relación del personaje con los elementos de la narración. 

 

 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

42 
 

Los hallazgos: La metaforización del personaje 

 

 

De la gran cantidad de aspectos que la metodología etnocrítica propone, 

incorporamos aquellos que se refieren a las diferentes formas de metaforización del 

personaje repetidos en ambos cuentos:  

a. Mujer-espalda. 

b. Espalda-instrumento. 

c. Espalda-naturaleza. 

A continuación, desglosamos el listado de elementos metafóricos de los 

personajes, por tanto, al inicio de cada apartado y alineada a la derecha anexamos la frase 

de cada cuento al cual aplicamos la herramienta de análisis, iniciando con “Estebana 

Rumié” y de manera posterior “Cununo”. 

 

 

a. Mujer-espalda 

 

 

“naides podía afirmar cuándo era nuca, hombros, cintura o nalga. Era 

sencillamente eso: espalda.” (Posso Figueroa, 2011, p. 128). 

Son varias las frases con las cuales la voz narrativa da cuenta del cuerpo de 

Estebana: cabello, nalga, nuca, pelo, costillas, columna vertebral, cintura, hombros, talón, 

rabillo del ojo y dedos del pie. No obstante es en la espalda donde se enraíza tanto la 

descripción del personaje como el sentido mismo de la historia, este enraizamiento queda 

evidenciado desde la primera línea del cuento, donde aparece la espalda como 

fragmentación corporal gracias a la cual existe la historia misma, lugar donde se asienta 

el fenómeno musical, imagen repetida a lo largo del cuento que se convierte en marca de 

identificación del personaje, posicionado de manera quizás más vital que su 

nombramiento civil y de oficio.  



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

43 
 

Se trata de una espalda definida por su naturaleza rítmica. Su cuerpo-espalda está 

imbricado con una naturaleza permisiva y la animalización que constituye en una de las 

serpientes más temidas simbólica y efectivamente en el contexto extradiegético del 

Pacífico Colombiano.  

“Expandirse, hundirse, elevarse y caer sobre la espalda tocando un cununo. El 

cununo, la extensión de mi espalda.” (Zapata Flórez, 2019, p. 170). 

Respecto a su propio cuerpo menciona brevemente sus piernas, pero es en su 

espalda donde recae la mayoría de las metaforizaciones en las cuales se funda el cuento 

mismo: la espalda en vez del cuerpo, la mujer se ve delimitada a su espalda por la cual es 

representada casi en su totalidad. Por ello la notable suma de imágenes donde la espalda 

aparece metaforizada en criaturas marinas, barco, cuadro, manglar y por supuesto el 

cununo. 

 

b. Espalda instrumento 

 

 

“Cuando iba a bailar, no permitía que los hombres le taparan la espalda con las 

manos” (Posso Figueroa, 2011, p. 129). 

El cuerpo se metaforiza en una espalda que tiene por naturaleza el ritmo, uno que 

para ser activado requiere de la mirada. Los tambores y las tamboras, como instrumentos 

musicales están al alcance de la mirada y del oído de quienes se encuentren en su radio 

de acción. Estos son presentados y tocados por el público a través de la mirada y la 

escucha, pero es el tamborero y la tamborera las únicas personas que pueden tocarlos. 

Como público todos podemos asistir a la mirada, tal como en el cuento los personajes 

asisten a la visión de la espalda, les es posible tocar a través de la mirada, pero es Estebana 

quien decide esa manera del toque y quien niega otras maneras de éste. 

Prestar atención a esta transferencia de sentidos, implica que la espalda es 

metamorfoseada en un instrumento musical que se activa con las manos, que para el 

contexto del Chocó como ya vimos existen los tambores de mano llamados cununos. 

“En este momento sólo puedo oler y palpar sus manos en la distancia e imaginarlas 

tocando mi espalda como tocan ese cununo” (Zapata Flórez, 2019, p. 165). 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

44 
 

Esa misma idea de la espalda como espacio donde ocurre la historia, se da gracias 

a la acción de las manos del cununero sobre el cuero del tambor, lo que genera un diálogo 

entre el cuero tocado con las acciones que se llevan a cabo de manera imaginaria sobre la 

piel de la espalda, es decir que la acción de toque del tamborero sobre el cuero, a través 

de la vista la narradora la traslada su propia espalda, con lo que hace de su espalda 

analogía del tambor. 

Es de tener en mente que el instrumento en tanto objeto es uno con gran poder, así 

lo muestra cuando menciona que, además de haber sido creado por los mismos dioses 

africanos está en consonancia con las mujeres del Pacífico en sus “Voces como flechas 

que atraviesan la carne. Igual que un estallido […] El cununo levanta las baldosas, las 

parte también estallan” (Zapata Flórez, 2019, p. 164) transforman el lugar, le arrebatan 

su materialidad. Al igual la narradora cuando desea “desplazar de la mente todo lo 

humano y material que haya para sentirse y sentir” (Zapata Flórez, 2019, p. 166) ocupa 

la misma función del cununo para arrebatar la materialidad a su entorno y así sentirse a 

sí misma. 

 

 

c. Espalda naturaleza 

 

 

“sinuosas curvas que parecían tener el movimiento del río deslizándose por miles 

de piedras largas” (Posso Figueroa, 2011, p. 127). 

La segunda línea del cuento asienta la relación del personaje con la naturaleza: 

“Había nacido en el cabezón del río de un pueblo situado abajito de una ruidosa cascada 

que obligaba a todos sus habitantes a hablar siempre a gritos para poder ganarle al 

estruendo” (Posso Figueroa, 2011, p. 127). Esta exageración en el volumen de la voz del 

personaje atribuida al lugar de su procedencia convierte esa cascada, aun sin informar el 

nombre del pueblo, en la primera marca de asociación del personaje con la naturaleza. 

El personaje tenía "curvas que parecían tener el movimiento del río deslizándose 

por miles de piedras largas y permisivamente planas" (Posso Figueroa, 2011, p. 127). Esta 

comparación de la naturaleza con el cuerpo de la nana crea la visión de asimilación entre 

el cuerpo y la naturaleza que la rodea, figura que se repite hasta construir su imagen como 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

45 
 

parte integral de la naturaleza no tocada por la civilización, virginal, armónica y salvaje, 

una mujer no solamente habita el entorno natural, su cuerpo es una de las tantas partes 

que componen la naturaleza.  

Esta comparación ha sido usada en la literatura creada por varones para relacionar 

la mujer con la fertilidad, como espacio de exploración y conquista por parte del hombre 

quien allí siembre la semilla. En esta historia concreta se va más allá, se vuelve a su vez 

el mundo que habita y que la habita. 

La vitalidad de la espalda nace en la naturaleza, tiene su forma, su sentido y es a 

la vez la receptora de la exhibición, Estebana es en sí misma parte de esa naturaleza 

exuberante que se complace en sí misma, seduce de manera literaria a quien lee, tanto 

como la naturaleza que ella misma representa seduce a las empresas nacionales y 

multinacionales capitalistas en su afán de ejecutar megaproyectos de explotación de 

tierras y de la construcción de un canal interoceánico que cruce y la atraviese. Empresas 

que convierten este espacio en zona de guerra entre los actores armados oficiales y los 

ilegales, que en la actualidad mantienen al río Atrato, el río principal de la zona, 

convertido en gigantesco cementerio (Ríos de agua y muerte). Las condiciones reales de 

ese mismo río en el que se baña el personaje producen que la metaforización de la mujer 

con la naturaleza, cobre relevancia de tipo de crítica ecológica y social. 

“Lo imagino extraviarse en los manglares, para sentirlo extraviarse en mi espalda. 

Lo miro e imagino sus manos recorriendo mi espalda como recorrería cada mangle, 

buscando el mangle perfecto, buscando un mangle para que su alma habite, así quiero yo 

que él habite en mi espalda.” (Zapata Flórez, 2019, p. 167-68). 

La metaforización transforma esa mujer-espalda en espalda-naturaleza, 

convertida en manglar y otros sitios hídricos, esto con el fin de volver la espalda un 

espacio de la naturaleza navegable. Esa relación con el agua con lo cual la población del 

Pacífico está bastante familiarizada.  Recordemos que la región conocida como Pacífico 

Colombiano comprende toda la zona que da sobre el Océano Pacifico, departamento del 

Chocó y las costas de los departamentos Valle del Cauca, Cauca y Nariño, zonas de gran 

abundancia de fuentes hídricas, de selva húmeda y gran pluviosidad donde la relación con 

el agua, especialmente en la forma de río, se da de manera vigorosa.  

En el trabajo fotográfico etnográfico “Gente de agua: comunidades Negras en el 

bajo Atrato” es posible acercarse a esa comunión entre la población y el agua, del río 

como espacio de las mujeres lavanderas, como espacios de viviendas, de transporte, de 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

46 
 

juegos, convirtiéndolos en “la principal arteria de comunicación y fuente de su economía 

pesquera. Es también un espacio lúdico, lugar de juego” (Ruiz Serna, 2008). 

La imagen de la espalda-manglar recuerda la vital importancia como zona forestal 

de enorme valor ecológico de confluencia entre la selva y el mar, que los constituye en 

proveedores de alimento con un gran impacto simbólico en la cultura de sus pobladores 

que muchas veces se ve reflejado en las construcciones artísticas musicales y literarias. 

Sin embargo, estos espacios han sido fuertemente afectados por las dinámicas 

económicas asociadas al desarrollo, que entre otras formas, ha sido efectuado como 

extracción maderera que inició a mitad del siglo XX y hoy se ha constituido en una de las 

mayores formas de extractivismo de la región, como lo muestra Sierra-Paz, quien 

encuentra que éstos son gravemente afectados por la reciente explotación maderera 

comercial que ha perjudicado la dinámica del ecosistema, ocasionando disminución en la 

fauna, efecto que recomienda observar a través de los conocimientos de los pobladores, 

puesto que éstos son conocedores de los cambios históricos y las afectaciones actuales 

que además de intervenir la fauna, afectan la relación cultural con el manglar (Sierra-Paz, 

2018).  

En el Chocó casi la totalidad de sus treinta municipios han sido nombrados en 

honor a sus ríos, el Atrato que como lugar de vida menciona Ruiz Serna (2008), es 

convertido por la violencia en anfiteatro público, pasó de ser las vías de transporte de 

personas y mercancías a transporte hacia la desaparición de cadáveres. 

 

 

La metaforización erótica y musical 

 

 

Los ejes metafóricos hallados ya presentados, permiten elaborar un análisis 

hermenéutico de la manera en que los diferentes tipos de metaforización fragmentan al 

personaje, lo retratan por medio de sus espaldas, pero en lugar de volverlas objeto, las 

hacen humanizadas y erotizadas por la musicalidad. A continuación, incorporamos la 

reflexión sobre cómo los tres ejes convergen de manera individual en cada personaje para 

constituirlas en espaldas musicales y eróticas. 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

47 
 

 

 

Espalda musical y erótica de Estebana 

 

 

Para Estebana hay una vivencia del erotismo en términos de Lorde, puesto que lo 

usa para a través del sentido de la música, abrir su cuerpo y responder con todos sus ritmos 

como una experiencia satisfactoria que atraviesa todas las actividades creativas de su vida 

(Lorde, 1984). 

En la expresión de este autor la ropa sirve para resaltar ese aspecto de su 

naturaleza, fácilmente el ojo del público alcanza a desentrañar la Estebana real que 

expone a través del escote “empezaron a llamarla “la desnuda”, porque el escote que 

bordeaba la espalda ejercía sobre ellos una atracción de imán.” (Posso Figueroa, 2011, p. 

128). El vestido es su necesidad de acoger las reglas de la ciudad, el escote su decisión 

de conservar su poder de vida a pesar del cambio en la expresión de su ritmo. 

El vestido es señal de la pugna entre su naturaleza erótica antes expresada en 

libertad, con las imposiciones sociales que conlleva la vida en la civilización, funciona 

como espacio de conciliación entre lo primitivo y lo civilizatorio, con todo el peso 

evolucionista con que ha sido usada esta imagen en la antropología clásica. Éste intenta 

ser la herramienta para atender a las imposiciones de la nueva vida que afectan su ritmo 

y erotismo. 

Ya no está la cascada ni las mininicas y esa pérdida afecta la potencia del ritmo 

de su espalda, puesto que, aunque sea ésta la fuente de su poder es gracias a su relación 

con la naturaleza como espejo que funciona, al ya no tener el mismo acceso a su reflejo, 

la mirada de otros humanos deslindados de esa naturaleza no logra reemplazar al agua y 

los peces, por lo que requiere encontrar otro espacio para potenciar el efecto y es el sitio 

de baile donde lo encuentra.  

Sin embargo, ese espacio se dibuja controlado por los hombres, pues no se 

mencionan a otras mujeres y el varón puede expresar, libre de restricciones, su desinterés 

en aceptar las reglas que sobre su propio cuerpo pone una mujer. La decisión de Estebana 

es tomada como una banalidad y transgredirla se justifica en el deseo que la música y la 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

48 
 

mujer efectúa en ellos, sumado a que están ebrios y excitados por la belleza de Estebana, 

lo que en lugar de perpetradores los convierte en víctimas. 

"Al principio los hombres entraron en el jueguito, pero la chirimía, el calor, el 

rastrillo y la belleza de Estebana los iba encendiendo hasta que necesitaban aprisionarla 

por la espalda" (Posso Figueroa, 2011, p.129). Dado que sus intentos de transgresión 

habían sido efectivamente evitados por la palabra y el gesto negativo de Estebana, éstos 

planean aumentar la fuerza de su agresión y así alcanzar la satisfacción de lo que veían 

como una necesidad, entonces “varios hombres, disgustado por sus exigencias al bailar, 

estaban planeando hacerle una encerrona a Estebana” (Posso Figueroa, 2011, p.129), 

tácticas y exigencias que dan cuenta del poder de los varones en el espacio de baile. 

La vivencia de su sexualidad en un contexto de poder del varón genera un 

ambiente de hostilidad en su contra, del que se entera por la información que trae el 

hombre de la casa, su patrón, quien hace llegar la advertencia de sus congéneres de la 

calle a la casa y la enuncia de manera abierta como algo de lo que debe cuidarse Estebana 

y no como algo que deba ser castigado en esos hombres. La solución que se presenta al 

personaje viene en la forma de prohibición por parte de la señora de la casa, la 

contravención a salir a ejercer su deseo, es decir: que cambie la forma en que vive su 

propio ritmo erótico en una aceptación total de la violencia del hombre del cual sólo puede 

protegerse la mujer encondiéndose en el espacio doméstico. 

Aquí es importante prestar atención a que esa asociación de la espalda con la 

música es además del medio a partir del cual se cuenta la historia, también es el medio 

que la autora usa para situar al personaje dentro de lo erótico, definido así por la manera 

en que el ritmo genera una relación de placer Estebana y su espalda, y entre la espalda y 

los demás personajes del cuento.  

Lo erótico está imbricado con las diferentes metáforas del cuento: nace en el 

reflejo que la naturaleza emite de la espalda rítmica y se refuerza a partir de la 

metaforización de la espalda con otras formas materiales de la naturaleza: "curvas que 

parecían tener el movimiento del río deslizándose por miles de piedras largas y 

permisivamente planas" (Posso Figueroa, 2011, p.127) con la exuberancia de la 

naturaleza, de la humedad y la lubricación, del deslizamiento, de un fluir armónico, de la 

animalización y que llega a su forma completa en la musicalización. 

Un erotismo que no es una necesidad de hombre “Más a Estebana le daba igual 

despertar esa admiración en las sardinitas […] en la gente de la calle, o en los hombres 

de Tambodó: le importaba sólo que la miraran” (Posso Figueroa, 2011, p.128), ni tampoco 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

49 
 

se muestra como un signo de debilidad, pues no entrega la soberanía de su cuerpo a 

cambio del goce de ser mirada. Por eso en cuanto alguna pareja de baile intenta sobrepasar 

los límites que ella ha establecido en su ritual erótico, no duda en usar su lenguaje verbal-

corporal para detenerlo, es decir que en la búsqueda de la satisfacción de su deseo tiene 

el poder de manejar sus propias emociones. 

Es un deseo poderoso, por lo que no renuncia a él tras la advertencia en los intentos 

fallidos de transgresión ni la ya directa que recibe de boca de su patrón. Es un poder libre, 

en consecuencia, son su ética, no incorpora los señalamientos que se hacen sobre éste y 

su vivencia desde el exterior “nana Ru sonrió, dio la espalda y alzó los hombros” (Posso 

Figueroa, 2011, p. 129), no acepta la supresión que viene desde afuera, desde la amenaza 

lanzada por hombres de su propia etnia, ni la advertencia por parte del hombre 

presuntamente blanco y la prohibición de la también presunta ama blanca. 

Estebana no interioriza el mensaje, no ha sido su decisión ocultarse y dejar de 

gozar con el ritmo de su espalda, por lo que decide, en cuanto tiene la oportunidad, 

transgredir la prohibición del ama “Hasta que pudo más la necesidad del halago a su 

espalda y una noche decidió irse a bailar aprovechando que mi papá y mi mamá estaban 

en una fiesta en la Gobernación” (Posso Figueroa, 2011, p. 129). La mujer transgrede y 

esa infracción desde la voz perteneciente al grupo étnico y social de sus empleadores, es 

leída como una expresión de su sexualidad incontrolable que recuerda que esta misma en 

su calidad de animal, como lo refiere Ida B. Wells, es la base sobre la cual fueron 

esclavizadas las africanas, con todas las consecuencias que esa idea les conllevó (Wells, 

2014). 

La advertencia encamina a ver el cuerpo erotizado como un territorio, que, a pesar 

de la autonomía de la mujer y su poder para ejercer su sexualidad, es factible de ser 

violentado: “se le atravesó a Estebana, la apretujó ciñendo su espalda […] irrespetando a 

Estebana con su bailao de serrucho, ante la mirada de complacida de los otros hombres 

que lo reconocieron como el vencedor (Posso Figueroa, 2011, p. 130). Fue el recién 

llegado, quien tuvo menos conocimiento del personaje, quien se atrevió a llevar a cabo el 

acto que los demás hasta el momento sólo planeaban.  

Aquí cobra eficacia la animalización del personaje, al ser trasgredida la 

advertencia verbalizada, es la mana animal que brota “en una palabra, quedó 

desguayangado después de tocar esa espalda” (Posso Figueroa, 2011, p. 128) al traspasar 

el espacio de la vista al toque, la espalda lo envenena. 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

50 
 

Dos elementos del entorno debo mencionar, Mena Lozano refiere que 

desguayangado se puede interpretar como “"desguañañado" o desguañañada, posición en 

que queda una persona que ha perdido la "guañaña", o sea la fuerza, la energía, la 

vitalidad, también que se tiene la creencia que las serpientes nunca atacan por malvadas, 

siempre lo hacen cuando ven amenazado su territorio, es decir que es una forma de 

defensa, no de ataque (Mena Lozano, 2021). 

Es gracias a la violencia sufrida por el toque, sumado a la negativa de Estebana 

por curarlo, que Basilio reflexiona sobre sus actos y termina por aceptar la decisión de 

Estebana sobre su propio cuerpo. 

Si el punto de inflexión de su traspaso de la naturaleza a la ciudad lo marca el 

vestido, sucede igual en su paso de negación al toque de su espalda a la aceptación, el 

vestido colorado que usaba en público, que usó cuando fue violentada, ahora al aceptar 

dar la oportunidad de sanación al envenenado pasa a ser blanco, sanación que se hace 

efectiva cuando ella misma se reúne y recibe aprobación de las mininicas, como parte 

integral de ella misma, le dan su aprobación de sanación, que ella en consonancia con esa 

naturaleza se desviste permitiendo el toque, que acompañado de su canto, soltó en ella la 

risa y el temblor para curar “para quedarse siempre en su corazón y en el ritmo de su 

espalda” (Posso Figueroa, 2011, p. 134). 

 

 

Espalda de una mujer “Negra” deseante en “Cununo” 

 

 

“Él ante mis ojos. Estar ante unos ojos es dejar de ser uno mismo. […] Todo 

debería ser sobre mi espalda, caer encima de ella y morir en ella.” (Zapata Flórez,2001, 

p. 166). 

La protagonista es una fragmentación fundada en su espalda y ojos, en la primera 

se ejecutan las acciones que los ojos han deseado, es a través de ellos que se crea la imagen 

en la espalda. Desde la primera frase hay un entrelazamiento de las acciones con la 

metaforización del goce erótico y con la visualización de la música: “Ningún amante 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

51 
 

nunca hizo sobre mi espalda lo que unas manos y un cununo hacen ahora. Encenderla” 

(Zapata Flórez, 2001, p. 171). Lo importante es lo que se observa, no lo que se escucha. 

Desde el primer instante de la historia, el deseo es desencadenado por el acto de 

observación al movimiento musical “Allí está él. Él sin nombre. Él ante mis ojos. Él ante 

mis deseos. Él” (Zapata Flórez, 2001, p. 161), un deseo expresado sin rodeos y desde la 

propia voz del personaje, uno que emerge de la observación a un hombre, constituyendo 

al ojo como la parte del cuerpo que conecta música y deseo.  

La historia versa sobre el deseo que el personaje pone en el sujeto observado, no 

por el sujeto en sí mismo, sino por la acción que éste acomete, el toque del tambor: “Un 

él contemplado entero. Contemplado en cada una de sus imprecisiones, de sus 

movimientos repetidos, de sus cambios leves.” (Zapata Flórez, 2001, p. 161). Es la 

observación del movimiento que crea el sonido lo que la atrae, la voz se empeña en no 

dejar dudas que no es el hombre mirado en sí mismo lo que activa su erotismo, es su 

cualidad de hacer música e inicia la metáfora cuerpo – cununo donde hay una renuncia a 

la palabra y una decisión por el tacto.  

Toma la decisión desde el poder que le da manejar libremente su sexualidad, no 

es la música que la obliga, sino que ella se ha posicionado como la observadora que posee 

el poder para determinar qué sucede con ese apetito, el músico viene a ser metáfora del 

pintor, no es a él a quien compete la decisión de mover la historia. 

Es relevante conocer qué es lo que hay en ese sujeto observado que despierta el 

deseo en el personaje, eso que no está basado en su persona como tal, pues el elemento 

primario que es el nombre no importa. Lo que interesa que toca el cununo y al hacerlo 

despierta el deseo: “Se convierte en mis deseos. Estar ante los deseos de alguien es entrar 

en una zona de riesgo” (Zapata Flórez, 2001, p. 163), porque éste aun sin violencia mata, 

quien está ante el deseo “muere para revivir en otra carne, para estremecerla, para 

ocuparla, para invadirla y habitarla” (Zapata Flórez, 2001, p. 163), tal como el cuero del 

animal que murió para revivir en el cuero de ese tambor, el sujeto por la fuerza del deseo 

de la mujer muere para revivir en la carne de ella, una muerte que en el sentido que ya no 

es un hombre con nombre e identidad, es la muerte de ese hombre para revivir en la forma 

de música en la carne de la mujer que ha sido tomada por el deseo fruto de la observación 

del sonido de la onomatopeya de tambor. 

Pero la figura de la muerte del hombre observado permite su transformación en 

ser mítico masculino, de brazos y voz tan fuertes que son quienes dan existencia a la 

misma naturaleza y penetran en lo más profundo de quien escucha “se adentra hasta 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

52 
 

descubrir secretos guardados y los pecados… esa no es una voz de este mundo, es la voz 

de un dios” (Zapata Flórez, 2001, p. 163). 

Mientras la voz penetra el cuerpo y el alma, el sonido del cununo destruye el 

espacio físico donde suena, esta destrucción es sinónimo de transformación por medio 

del reconocimiento de los componentes espirituales guardados en la materialidad: “se 

mezcla con los ladrillos de las paredes, los recorre uno a uno palpando […] alcanza a 

tocar las manos y sentir el olor de los hombres que los hicieron, roza las ideas que había 

en sus mentes mientras mezclaban la arena” (Zapata Flórez, 2001, p. 164); así la intención 

no es la eliminación en sí misma, sino que busca la liberación anterior a la transformación 

del mundo, posiblemente se refiera a la alteración de las mujeres antes de salir del Pacífico 

hacia la ciudad o incluso a la salida de África de las personas ya transformadas en 

esclavas. 

Esa liberación que el cununo ejerce en el auditorio es la misma que ejerce en la 

mujer, mas no para que baile, sino para que despliegue mentalmente su goce erótico. 

Aquí, a pesar de que no es ella quien baila, la observación de las manos que sí lo hacen, 

la llevan a ese espacio que Fanon encontró como una de las funciones del baile entre los 

Condenados de la tierra: “En ciertas regiones utilizan este último recurso: el trance. Lo 

que antes era el hecho religioso en su simplicidad, cierta comunicación del fiel con lo 

sagrado, lo convierten en un arma contra la desesperanza y la humillación:” (Fanon, 1994, 

p. viii). 

Ella traslada el cuadro que observa al interior de sí misma, que inicia con el toque 

del cununo a su propia espalda, que la libera al espacio mítico donde el pecado que 

previamente había mencionado alcanzado por la voz, no existe, ahora está en el terreno 

del cununo que la hace parte de él, recurre nuevamente a los verbos de la agresión: 

dominar, agarrar, invadir, penetrar, adueñarse, desintegrar, derretir, derrumbar, azotar, de 

una agresión que no elimina la existencia, que no daña, a la cual se entrega sumergida por 

el deseo: “Los truenos y los relámpagos la parten y la encienden, pero no la asustan, ella 

no se asusta, ella quiere ser partida y encenderse” (Zapata Flórez, 2001, p. 169),  profusión 

de verbos que se enfoca en la reducción del cuerpo que goza, a la espalda. 

En ese espacio mítico, la reducción que es la espalda en el mundo exterior donde 

la materialidad corresponde con lo que solemos llamar “mundo real”, gracias a que es el 

espacio del goce, se la convierte en la inmensidad del océano en el que el observado se 

pierde, mientras ella se hace agua, animal, mangle, un lugar acuático donde él pueda 

depositar su alma y profundizar en ella, expandirse, matarla incluso mientras a la vez le 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

53 
 

devuelve la vida, hace de su espalda un ser aparte de la mujer y a la vez es la mujer que 

desea que quien la toque como el cununero al cununo, se quede a habitar por siempre 

“caer sobre mi espalda es matarme. Hay muchas formas de morir […] Quien cree tocar 

una espalda no sabe que se queda para siempre a habitar en ella, y eso quiero de él […] 

Que la devuelva a la vida” (Zapata Flórez, 2001, p. 170).  

Así como fue la vista de la música lo que desató el erotismo, es la terminación 

auditiva la que la devuelve al principio de la historia, la devuelve al plano material 

después de reconstruirse todo lo que fue liberado a través de la destrucción, finaliza su 

ejercicio erótico “Para la música. Se detiene. Yo me detengo en ella hasta el último eco” 

(Zapata Flórez, 2001, p. 171). Es abordada por el cununero, en realidad sí se dio cuenta 

que era observado y la historia termina con “Me levanto y, sin darle la mano ni 

responderle palabra alguna, le doy la espalda. Yo ya lo he imaginado todo” (Zapata 

Flórez, 2001, p. 172). 

 

 

Análisis de las coincidencias de metaforización en ambos 

personajes 

 

 

El retrato de Estebana se enraíza en su espalda como fragmentación corporal 

donde se asienta un fenómeno, convirtiéndose en imagen repetida a lo largo del cuento 

que identifica al personaje al mismo nivel que sus nombramientos. La fragmentación es 

un recurso literario harto concurrido en la literatura de visión patriarcal, habitualmente 

medio para la objetivación y erotización de la mujer, reducida a los órganos que generen 

placer sexual en el varón (Bengoechea Bartolomé, 2007). 

Ambos cuentos están asentados en la espalda de las protagonistas como 

metaforización de su cuerpo, de tal manera que trasciende la función estilística y se 

asienta en el significado mismo de lo que expresan ambos cuentos, la convierte en la base 

del eje significante de la historia. Siendo tan importante esta metáfora, consideremos 

entonces observar que la naturaleza de ésta es la fragmentación herramienta que en la 

representación artística de la mujer ha sido una manera para arrebatarle su humanidad. 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

54 
 

Válido mirar que esta misma herramienta desde la visión masculina ha servido 

para deshumanizar a sus musas, principalmente con una función de sexualización como 

se puede evidenciar en la poesía negrista cubana, aquí no son las nalgas, los labios o el 

busto, ninguno de aquellos elementos que la mirada varonil encuentra deseo sexual. 

Ambas autoras han optado por fragmentar a la mujer que representan a través de su 

espalda, un lugar más cercano a la idea de trabajo, de la carga y de castigo por parte del 

amo blanco esclavizador. 

Encontramos que de esta manera Posso Figueroa y Zapata Flórez utilizan la 

fragmentación de manera contraria a la generalizada por las autorías masculinas, 

transgreden el hábito de desvalorización, para resignificar el personaje. Efectúan un giro 

semejante a la catacresis en Gayatri Spivak, quien la define como una acción decolonial 

que toma categorías metodológicas de origen hegemónico para convertirlo a la causa 

propia dándole nuevos significados (Spivak, 1999). Así mismo vemos que las dos autoras 

de esta investigación, han usado la metaforización como una fragmentación para explicar 

el poder que sí bien es erótico, no es pornográfico. 

Para el caso de Estebana se trata de un largo retrato corporal constituido 

principalmente por la descripción y el uso de figuras retóricas de tipo metafórico, que 

tienen la intención de representar a una mujernegra asociada con un ritmo corporal. Por 

su parte el personaje en “Cununo” no es fácilmente identificable puesto que no utiliza la 

descripción corporal para presentarse, se habla a sí misma por lo que quien lee no existe, 

siendo sólo posible conocerla a través de la narración de las acciones que se llevan a cabo 

en su pensamiento. 

El cuerpo aparece a través de la metonimia de la espalda, esta parte que para el 

esclavizador era el lugar donde se ejercía el castigo mayor; los azotes. Es una estampa 

que trascendió lo extradiegético para incursionar en la literatura con el mismo sentido. 

Caso contrario se aplica en Estebana, da un giro fuera de la imagen histórica al definir al 

personaje por el orgullo amoroso que siente hacia su propia espalda, vuelca la mirada 

colonialista y erige una imagen poderosa en la cual ni siquiera hay un recuerdo de la 

extradiegética espalda perteneciente al amo como territorio de tortura3. En el personaje 

emerge en forma de territorio vivo, amado y merecedor de respeto, un espacio que no 

 
3
 En Fe en disfraz de Mayra Santos-Febres hay una relación histórica con el castigo a la esclavizada en la 

espalda relacionado con su sexualidad. También en la madre de Beloved en la novela del mismo nombre, 

de Toni Morrison, donde a pesar de estar la espalda marcada por los azotes del amo, el hombre “Negro” 

restituye su belleza y sentido erótico al besar las cicatrices. 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

55 
 

puede ser tocado sin la autorización expresa de su dueña, un lugar de poder que da vida a 

la sujeta, un lugar propio y que posee poder en su capacidad de expresar un tipo de 

musicalidad.  

En “Cununo” la voz se presenta a sí misma, sabemos que es una mujer “Negra” 

quien habla por la frase en que menciona el color de su propia espalda y la referencia al 

mito de creación del cununo como objeto divino creado por los dioses africanos para una 

pareja “Negra” en la que se muestra acogida con sus acciones. No usa la descripción de 

su cuerpo, pero constantemente hace referencia a fragmentos de su cuerpo para 

posicionarlo en escenografía de la historia, la espalda protagoniza esa fragmentación, 

gracias a su capacidad de mutabilidad es en ella donde tiene existencia el cuento mismo. 

Cuerpo que para este cuento se delimita a la espalda, que a la vez es expandida 

gracias a la música, específicamente la del tambor mismo que es sacralizado en varias 

religiosidades afrodescendientes aparece en esta narración para conducir a la protagonista 

al mundo espiritual, confirma que para la narrativa afrodescendiente “Lo fantástico o 

sobrenatural funciona como estrategia narrativa de transgresión o subversión” (Vega 

González, 2000), el movimiento de manos del cununero activa el tambor, que con su 

sonido abre las puestas a ese otro mundo,  

Sonido que es mana, por eso su toque tiene tabú, no cualquier persona puede 

tocarlo, sólo esa pareja elegida por la divinidad para quienes fue creado el tambor. Es en 

la correspondencia con el mito que da el poder al cununo de ser el utensilio que otorga al 

cuerpo el poder de trasgredir las leyes de la física que le permitan salir del cuadro 

epistemológico occidental con sus leyes materiales para la carne, la conexión con la 

ancestralidad es la que convierte el objeto en instrumento de viaje a otros mundos, así “lo 

fantástico adquiere necesariamente una función subversiva al deshacer las ecuaciones 

visible-real y vista-comprensión/conocimiento” (Vega González, 2000, p. 42), no es 

imaginación como acto ficticio ni como realismo mágico, es real que a través de los ojos 

la observadora traslada ese toque en el tambor a la propia carne de la protagonista, una 

mirada que crea y se re-crea a sí misma. 

Esta espalda como metáfora del cuerpo, lo es también del cuerpo como naturaleza, 

situada en la mente de la protagonista evade las leyes de la física, se transmuta en la 

naturaleza misma, viaja en el tiempo, el espacio, entre mundos epistémicos. Los espacios 

centrales de esa naturaleza están relacionados con el agua: el manglar, el río, la lluvia... 

elementos presentes en la geografía del Pacífico colombiano y que se asocia al 

simbolismo de la población chocoana, por lo que es de común mención en las canciones, 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

56 
 

rimas, poemas y anécdotas de sus pobladores, tanto en su función romántica, como en la 

violencia que han sufrido estos espacios que para la mentalidad de la población son 

lugares conectados con su propio cuerpo. 

Esta mujer, aunque se muestre como la única que elabora el viaje espiritual, no 

está separada de las demás, en ella también habita la geografía física y cultural del 

Pacífico. Ese poder corporal cambia la manera de expresión de lo privado y en lo público, 

en lo exterior canta, baila, está el nosotras, está la sociedad con sus normas y valores, la 

forma del cuerpo que atiende a las reglas de la física. Está lo privado que es donde la 

espalda se expande, lo mítico es real y desde donde la protagonista extrae su poderío, no 

hay separación entre la espalda de su monólogo interior y la que ahora da cuando se acerca 

el cununero. 

De esta manera casi la totalidad de la caracterización de ambos personajes es 

corporal, lo que dentro de la episteme Occidental viene a ser una personalización banal 

que atiende al pensamiento de opuestos jerarquizados, opone mente a cuerpo como 

representación de lo sublime para el primero y de lo banal para el segundo. En este sistema 

binario, las mujeres son divididas entre las caracterizadas por lo mental – espiritual y las 

que hacen uso de su cuerpo de manera sexual. 

Entre los entramados históricos más relevantes hay que rememorar a La Virgen 

María, quien es en esencia espíritu, pues concibió “por obra y gracia del Espíritu Santo”, 

dicho de otra manera, a pesar de ser madre no fue tocada por hombre, su cuerpo no fue 

sexualizado, mito sobre el cual se instituyó la dualidad de la mujer: pura o puta, siendo la 

primera digna de admiración y la segunda de castigo.  

En ese binomio la mujer “Negra” no podía alcanzar la santidad que apenas era 

remotamente posible para la blanca, porque desde el momento de la esclavización fue 

reducida a cuerpo máquina de trabajo y animal sexual. En esa visión las mujeres blancas, 

aunque también discriminadas por la religión, aún tenían la posibilidad de la santidad, en 

ellas era posible trascender el cuerpo, puesto que eran más que carne, condición que fue 

negada a la mujer “Negra”, convirtiéndose ambas en caras de la misma moneda: la Blanca 

jamás tendría el alcance sexual y reproductivo de la “Negra”, mientras la otra jamás 

tendría la santidad de la primera. 

 

 

 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

57 
 

Conclusiones 

 

 

A través del diálogo entre los cuentos de Amalia Lú Posso Figueroa y Dayana 

Zapata Flórez, autoras afrocolombianas de distintas generaciones se revelan los 

imaginarios que prevalecen sobre dicha identidad. En el relato de “Estebana Rumié” se 

presenta la perspectiva de una mujer mestiza de la región, de una clase social que tiene 

nanas afromestizas, siendo una de ellas la protagonista.  

De Dayana Zapata Flórez Es “Cununo” en donde tanto la voz narrativa, como la 

perspectiva nos dan la autorrepresentación de un personaje afrodescendiente que se 

sumerge en la música del cununo y en el poder hipnótico de quien lo toca, las manos del 

cununero.  

 A través del análisis teórico y metodológico de la etnocrítica, propuesta por Ramírez 

Caro y Solano Rivera se analizan tanto las narraciones, como el contexto socio-histórico 

del Pacífico colombiano.  

Para ambos personajes la espalda es eje de su existencia en la historia, al igual que 

el centro de su energía vital, entendida ésta como erótica que a su vez es activada por la 

música, misma que convierte esta zona del cuerpo en la fusión de ritmo y erotismo en un 

sentir que otorga poder a las protagonistas, puesto que lo viven de manera poderosa, son 

agentes de su propia historia gracias al poder que el reconocimiento a su propia 

corporalidad enfocada en la espalda como sinécdoque es activada en presencia de la 

música.  

En Cununo es fácilmente identificable con el instrumento musical, en Estebana es 

necesario ahondar la interpretación para llegar a ésta, pero lo que es coincidente es que 

en ambos casos este instrumento está mediado por el ritual para que se puede ejercer su 

toque, recuerda al candomblé donde algunos tambores son sagrados en sí mismos y no 

pueden ser tocados sin un ritual previo y que para nuestro contexto se puede explicar así: 

“El cununero antes de dar el primer pam en su tambor, primero lo mira, lo acaricia, es 

todo un ritual del hombre con el instrumento” (Universidad del Pacífico, 2014, min. 8:40-

8:53).  



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

58 
 

En ambos cuentos la mirada y el tacto abren la puerta del deseo, pero como 

corresponde a elementos de poder; no es posible tocarlos sin un ritual de por medio, 

mismo que se efectúa a partir de la mirada. En el primer caso es la mujer– instrumento la 

que es mirada y quien exige la mediación de la palabra, para aceptar el ritual que incluye 

el vestido blanco, el regreso al agua y las mininicas. Lo contrario sucede con la segunda, 

es ella quien mira el instrumento y además elige la negación activa de la palabra, pero, en 

síntesis, para ambas es vital el consentimiento libre. 

Ambos personajes son construidos a partir de una concepción del erotismo como 

poder, posible de asociar con la fundamentación de Lorde como un poder que conecta 

con la capacidad para el disfrute de todos los espacios de la vida (Lorde, 1984) poder 

erótico que ellas manejan desde la sapiencia de todo su cuerpo, no uno que las domina, 

sino que alimenta en ellas el manejo de sí mismas y su mundo, desde donde proponen 

formas armónicas consigo mismas, su entorno social y la naturaleza.  

En la revisión de la metaforización se encuentran, principalmente, tres en los que 

coinciden los cuentos de Posso Figueroa y de Zapata Flórez: (1) la mujer con la espalda, 

(2) la espalda con el instrumento y (3) la espalda con la naturaleza. 

Con respecto a “Cununo” encuentra multiplicidad de metáforas, pero hay coincidencias 

entre ambas autoras con respecto a la espalda y a la caracterización de sus protagonistas 

dueñas de sí mismas y dispuestas a hacer valer su voluntad con respecto a sus cuerpos y 

a sus deseos. Y una cuarta, en la que se transmuta en el mismo cununero: 

De esa manera en la metáfora de la espalda se rememora el pasado de la esclavitud, 

el sitio del castigo del amo esclavizador y los latigazos, el traslado de mercancías y de 

cuerpos, aludiendo a la violencia sistémica del capitalismo, de la violencia estatal, 

paramilitar de las guerrillas y del crimen organizado; pero, también, la comparación de la 

piel de la espalda con la que cubre el tambor de mano llamado Cununo.  

 Así, pues, esa analogía entre los cuentos también implica a las autoras y el 

contexto geográfico e histórico del Pacífico colombiano, dado que la metaforización 

convierte esa mujer-espalda en espalda-naturaleza, transformándola en manglares y otros 

lugares del agua, con el objetivo de convertir la espalda en un espacio navegable, 

conexión con el agua que es cotidiana en la población del Pacífico. 

Dentro de las conclusiones del capítulo podemos notar esa otra perspectiva sobre 

la animalización diferente al racismo deshumanizador. que se encontraba en el 

vocabulario de los conquistadores, por ejemplo, la palabra “mulato”, que proviene de 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

59 
 

mula y que de esa manera se denominaba a los descendientes con mezcla española y 

negra.  

La animalización en estas narraciones tiene que ver con la naturaleza mítica con 

el poder de la naturaleza que no está en la separación entre naturaleza y cultura a la que 

alude, por ejemplo, Lévi-Strauss sino ambos como parte de la creación en donde hay un 

respeto hacia la grandiosidad de la naturaleza.  

Para finalizar, también es importante mencionar que estas dos apuestas literarias 

abonan a la decolonialidad y de manera concreta al feminismo decolonial negro al 

representar a las mujeresnegras desde el propio poder, desde la exaltación de su región, 

de la cultura en la que habitan y que inscriben en la literatura una manera de 

metaforización desde la propia afrodescendencia, acto poco recurrente en la literatura 

general. 

 

Bibliografía 

Agudelo Ochoa, A. M. (2015). Hacia una historia del cuento colombiano. Fuentes para la 

historia del cuento hispanoamericano siglo XX. INTI (81-82), 147-169. Obtenido 

de https://www.jstor.org/stable/26309937?read-

now=1&refreqid=excelsior%3Ac6170e86bc998188496e5ee23712e694&seq=18

#metadata_info_tab_contents 

Arango Melo, A. M. (2014). Velo que bonito. Prácticas y saberes de la primera infancia 

en la población chocoana. Ministerio de Cultura. 

Benegas, N. (2017). Ellas tienen la palabra: Las mujeres y la escritura. Madrid: Fondo 

de Cultura Económica. 

Bengoeche Bartolomé, M. (2007). Rompo tus miembros uno a uno (Pablo Neruda): de la 

reificación a la destrucción en los discursos masculinos sobre la mujer. 

Circunstancia (12), 25-39. 

Beristáin, H. (1995 [1985]). Diccionario de retórica y poética (7 ed.). México: Editorial 

Porrúa, S.A. 

Birenbaum Quintero, M. (diciembre de 2006). “La música pacífica” al Pacífico violento: 

Música, multiculturalismo y marginalización en el Pacífico negro colombiano. 

Trans. Revista Transcultural de Música (10). 

Cruz Castillo, A. L., Calderón Martínez, A., Gómez Castellanos, D. I., & Flórez Bello, S. 

A. (2020). Estrategias para la transformación del dolor desde la experiencia de 

mujeres afrocolombianas víctimas sobrevivientes. Revista Cambios y 

Permanencias, 11(1), 810–827. 

Davis, A. Y. (2012). I used to be your sweet mama. Ideología, sexualidad y domesticidad. 

En M. Jabardo Velasco (Ed.), Feminismos negros. Una antología (pp. 135- 186). 

Traficantes de sueños. 

Guerra, V. (2014). Ritmo, mirada, palabra y juego: hilos que danzan en el proceso de 

simbolización. Revista Uruguaya de Psicoanálisis, 119, 74-97. 

Jelin, E. (2002). Los trabajos de la memoria. Madrid, España: S. XXI. 

Lorde, A. (1984). La hermana, la extranjera. Artículos y conferencias. Berkeley: 

Lesbianas independientes feministas socialistas. 



Maria Serna y Judíth Solís 

Metaforización musical y erótica 

60 
 

Lozano Lerma, B. R. (2019). Aportes a un feminismo negro decolonial. Insurgencias 

epistémicas de mujeres negras-afrocolombianas tejidas con retazos de memorias. 

Ecuador: Universidad Andina Simón Bolívar; Ediciones Abya-Yala. 

Mena Lozano, Á. E. (13 de mayo de 2021). Desguayangar, entrevista personal. (M. Serna-

Nebura, Entrevistador) 

Posso Figueroa, A. L. (2011). vean vé, mis nanas negras (8a ed.). Bogotá: Ediciones 

Brevedad. 

Ruiz Serna, D. (2008). Gente de agua: comunidades negras en el bajo Atrato. Maguaré 

(22), 339-359. 

Sánchez Reche, C. (marzo - agosto de 2020). Ese oscuro sujeto deseante: reflexiones en 

torno al concepto de erotismo falocentrismo, colonialismos y feminismos. 

MILLCAYAC - Revista Digital de Ciencias Sociales, VII (12), 237-254. 

https://www.redalyc.org/journal/5258/525866128024/  

Serna, L. (2014). Negra soy: la palabra de la mujer negra como construcción de 

su identidad erótica. Tesis para optar al título de antropóloga, Universidad de Antioquia, 

Medellín. 

Sierra-Paz, S. (2018). Influencia de los impactos antrópicos en la estructura del 

manglar en la ensenada de Virudó, Bajo Baudó, Chocó, Colombia (parte I). Revista 

Científica Sabia, 4(1), 59-93. 

Solano Rivera, S., & Ramírez Caro, J. (2017). Racismo y antirracismo en 

literatura: Lectura etnocrítica. Costa Rica: Arlekín. 

Spivak, G. A critique of Post-Colonial Reason: Toward a History of the Vanishing 

Present. Harvad University Press. 

Universidad del Pacífico. (2014). Los cununos "golpes de resistencia". 

Recuperado el 2020, de UnidelPacifico - YouTube: 

https://www.youtube.com/watch?v=qY4XUES2Asc&t=1s 

Vega González, S. (2000). Mundos mágicos. La otra realidad en la narrativa de 

autoras afroamericanas. España: Universidad de Oviedo. 

Wells, I. B. (2014). Horrores sureños: La ley Lynch en todas sus fases. En M. 

Jabardo Velasco (Ed.), Feminismos negros. Una antología (pp. 71-96). Traficantes de 

sueño. 

Zapata Flórez, D. (2019). Cununo. En A. Ochoa, Á. Osorno, Restrepo, Omaña, 

Vélez, Mejía, . . . P. Ochoa, Cuerpos. Veinte formas de habitar el mundo (pp. 161-172). 

Bogotá: Seix Barral. 

 

 


