
Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

127 
 

DOI: 10.5281/zenodo.15238781 

Sección: Capítulo 6 de obra colectiva 

Metáforas de la energía de agresión 

Metaphors of the energy of aggression 

Metáforas da energia da agressão 

 

*José Luis Aguilar Martínez. ID. 0000-0003-1074-1569 

**Ignacio Eulogio Claudio. ID. 0009-0007-2733-179X 

 

*Universidad Nacional Autónoma de México, DEGIRE, CDMX, México, email: 

profesorluisaguilar@gmail.com 

**Universidad Autónoma de Gurrero, Licenciatura en Sociología, Facultad de Filosofía 

y Letras, Chilpancingo, Guerrero, email: iecla@hotmail.com 

 

Resumen:  

En la investigación que aquí se propone se analizan las metáforas de la energía de la 

agresión a partir de la fenomenología de Bachelard. La hipótesis que se sugiere asume 

que la transformación de la agresión animal convertida en funciones sociales como 

domesticar, luchar, pelear y combatir conforman el psiquismo de las imágenes de un 

cuerpo social que debe procurarse en contra de las amenazas de una fuerza psicológica 

que lo invade, lo envenena y lo destruye. Lo que ofrece esta investigación, a partir del 

método fenomenológico es dar cuenta de los estratos de la analogía con el que operan las 

ciencias sociales como la política, la economía, el derecho y la sociología dominadas por 

la metodología cuantitativa. Se mantiene un diálogo con la teoría crítica y con el 

pensamiento complejo en lo referente a las metáforas de la reserva. Se concluye que las 

metáforas de la lucha forman parte de un histrionismo de toda orientación política para 

establecer las narrativas de reforma y revolución. Las culturas que establecen luchas 

avanzan más deprisa en sus derechos políticos y sociales que aquellas culturas que las 

sofocan. Sin embargo, esto no sugiere la evolución de una sociedad sino el grado de 

imaginación colectiva que fortalece las imágenes de un cuerpo social que se autoconserva. 

Palabras clave: metáforas de lucha, metáforas de reserva, energía de agresión, cuerpo 

social 

 

Abstract. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.15238781
https://orcid.org/0009-0007-2733-179X


Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

128 
 

 In the research proposed here, the metaphors of the energy of aggression are analyzed 

based on Bachelard's phenomenology. The suggested hypothesis assumes that the 

transformation of animal aggression converted into social functions such as 

domestication, fighting, fighting and fighting make up the psyche of the images of a social 

body that must be sought against the threats of a psychological force that invades, poisons 

and destroys it. What this research offers, based on the phenomenological method, is to 

account for the layers of analogy with which social sciences such as politics, economics, 

law and sociology, dominated by quantitative methodology, operate. A dialogue is 

maintained with critical theory and complex thinking regarding the metaphors of the 

reserve. It is concluded that the metaphors of the struggle are part of a histrionics of all 

political orientation to establish the narratives of reform and revolution. Cultures that 

establish struggles advance more quickly in their political and social rights than those 

cultures that stifle them. However, this does not suggest the evolution of a society but 

rather the degree of collective imagination that strengthens images of a self-preserving 

social body. 

Keywords: metaphors of struggle, metaphors of reserve, energy of aggression, social 

body 

 

Resumo. 

Na pesquisa aqui proposta, as metáforas da energia da agressão são analisadas com base 

na fenomenologia de Bachelard. A hipótese sugerida pressupõe que a transformação da 

agressão animal convertida em funções sociais como domesticação, luta, briga e briga 

compõem o psiquismo das imagens de um corpo social que deve ser buscado contra as 

ameaças de uma força psicológica que o invade, envenena e destrói. O que esta pesquisa 

oferece, baseada no método fenomenológico, é dar conta das camadas de analogia com 

as quais operam as ciências sociais como a política, a economia, o direito e a sociologia, 

dominadas pela metodologia quantitativa. Mantém-se um diálogo com a teoria crítica e o 

pensamento complexo a respeito das metáforas da reserva. Conclui-se que as metáforas 

da luta fazem parte de uma histrionização de toda orientação política para estabelecer as 

narrativas de reforma e revolução. As culturas que estabelecem lutas avançam mais 

rapidamente nos seus direitos políticos e sociais do que aquelas culturas que as sufocam. 

No entanto, isto não sugere a evolução de uma sociedade, mas sim o grau de imaginação 

colectiva que fortalece as imagens de um corpo social autopreservado. 

Palavras-chave: metáforas de luta, metáforas de reserva, energia de agressão, corpo 

social 

 

Enviado: 01/02/2025 

Revisado: 03/03/2025 

Publicado: 29/04/2025 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

129 
 

Se cita: Aguilar, J y Eulogio, I (2025). “Metáforas de energía de agresión” en La metáfora 

en contexto, Litorales literarios, ISBN: 978-607-26796-2-7, pp. 127-155, Doi. 

10.5281/zenodo.15238781 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.15238781


Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

130 
 

Introducción 

 

 

Esta investigación forma parte de una estancia posdoctoral realizada en la Universidad 

Autónoma de Guerrero. Originalmente conformaría un libro completo, sin embargo, se 

ha propuesto en tres entregas para contribuciones diferentes. La primera ya se publicó 

(2025) bajo el título “Pensamiento complejo aplicado a investigaciones equivalenciales”, 

ahora le corresponde la publicación sobre estudios sobre metáforas. Quedaría pendiente 

una última publicación que trata sobre problemas de gestión de crisis.  

El presente trabajo de investigación que se divide en seis apartados y una conclusión. 

En el primero se destaca el origen de las metáforas literarias de la lucha orientado por la 

obra Lautremont de Bachelard. Se transita del psicologismo de las imágenes de las 

impulsiones subjetivas de la animalidad a las metáforas de la lucha propuestas por Darwin 

y Marx. En el segundo apartado se incursiona en la construcción de analogías a partir de 

las materias. Se asume el postulado de Bachelard, según el cual el psiquismo humano 

hace de las materias lo que le permite la subjetividad para trabajar en ellas, dividiendo 

materias de estructuras sólidas y pesadas respecto de las materias blandas y moldeables 

para significar la diferencia entre estructura e infraestructura, revolución política y 

revolución social.  

 En el tercer apartado se establecen los niveles ontológicos de las metáforas de la 

lucha, se describen las metáforas de la corrupción y los agentes asépticos, el reparto del 

sacrificio y las miasmas del poder. En el cuarto apartado se aborda el debate acerca de la 

lucha revolucionaria tomando en cuenta la triple distinción entre barrera, obstáculo y 

límite. En el quinto apartado se plantea la metáfora de la reserva en sus múltiples 

polaridades. En el sexto apartado se asume que las metáforas de las luchas tienen niveles 

ontológicos, pero ninguna de ellas llega al nivel de la movilidad violenta de la reserva 

para evolucionar a la sociedad. El nivel de la reserva militar tiende a modificar las 

metáforas infantiles que conocemos en la reserva. El secreto de las metáforas de la reserva 

sigue escondiendo el actual canon del capital, así como la predicción de un nuevo 

enfrentamiento entre potencias beligerantes. Por último, se concluye que las metáforas de 

la lucha forman parte de un histrionismo de toda orientación política para establecer las 

narrativas de reforma y revolución. Las culturas que establecen luchas avanzan más 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

131 
 

deprisa en sus derechos políticos y sociales que aquellas culturas que las sofocan. Sin 

embargo, esto no sugiere la evolución de una sociedad sino el grado de imaginación 

colectiva que fortalece las imágenes de un cuerpo social que se autoconserva. 

  

 

1. Origen de las metáforas de la lucha 

 

 

La investigación que proponemos aquí parte del análisis literario que hace Bachelard 

(20013) sobre Lautremont para referirse a las funciones de agresión desde un psiquismo 

de la animalidad. La fenomenología de la agresión que nos ofrece el autor francés toma 

en cuenta la movilidad de las impulsiones subjetivas que se encuentran en las imágenes 

de la garra, las tenazas, las ventosas, el pico, el aguijón, las fauces, las aletas, la pata, etc.  

 Las imágenes literarias que ofrecen los impulsos subjetivos de la animalidad 

afirman la violencia, en el sentido de que el animal es captado ya no en sus formas sino 

en sus funciones, tales como sujetar, morder, incorporar, envenenar, cortar, golpear, 

constreñir, etc.  

 Lo que se sugiere en las imágenes literarias de la violencia de Lautrémont son las 

funciones de la agresión, en el sentido de que hay libertades totales de la voluntad como 

morder, atacar o aplastar que ha desarrollado el órgano especializado conforme a unas 

fronteras vitales de una evolución ambigua. 

 Este análisis coincide con la distinción conceptual entre fight (pelea) y struggle 

(lucha) que establece el paradigma epistémico de Darwin.   

En un cuerpo social pelea y lucha no son lo mismo. La pelea tiene las cualidades 

del atleta, la preparación, el régimen de dieta y la técnica con normas específicas de 

contacto. Solo el derecho adversarial ha admitido la analogía de la pelea o pleito 

descontrolado en un escenario de pelea justa arbitrada por un juez. 

No obstante, el imaginario social ha captado a la lucha a partir del cuerpo social. 

Hay una imagen de cuerpo social y una imagen de algo mayor, un monstruo que la devora, 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

132 
 

algo que ha surgido del cuerpo social. Ese algo que tiene los impulsos para afirmar la 

violencia los tecnólogos le llaman sistema. La sociología le llamará capitalismo. 

Hasta la aparición de la secularidad esa fuerza o animalidad que asecha a la bios 

da un nuevo giro a la metáfora de la lucha y su ensoñación de la movilidad de las 

impulsiones subjetivas como por ejemplo devorar, incorporar, mutilar, engullir, aplastar, 

etc.  

La historia de la lucha tuvo que reconstruirse desde el mesolítico hasta la 

modernidad para generar inferencias en las explicaciones políticas y sociales de las 

revoluciones y las reformas de los Estados nacionales. 

La lucha entre pastores y agricultores, entre nómadas y sedentarios se remonta 

hasta los Gathas que dan origen a la civilización. En la caza, dice Calasso (2020) el 

hombre se fundía con la naturaleza, adquiría las cualidades del animal. Del colmillo al 

sílex y de éste a la lanza y la evolución en la flecha hasta el misil (Morris, 2006) parten 

de la función de la agresión de los impulsos de la violencia. 

El pastor, conocedor de los secretos del hambre, el confort y el apareamiento 

estacional, establece una primitiva estrategia: seguir el curso de las manadas. En cambio, 

el agricultor almacena los saberes y comienza la domesticación. Es el primero en mezclar 

las fuerzas o impulsos animales como el tiro y la carga. Puede individualizar la fuerza o 

colectivizar el esfuerzo. Con ello va creando la imagen de las fuerzas productivas, las 

fuerzas de conquista de la naturaleza hasta llegar a concebir las fuerzas de la guerra. 

En su imaginación, el hombre mesolítico, ha creado unas fuerzas que se 

desprenden de la sociedad y que comparten, igualmente, el dominio sobre los hombres, 

de domesticarlos, convertirlos en fuerza e impulsión de carga, de tiro. Pueden, al igual 

que las variaciones animales, utilizarse, como decía el economista Smith (1994) para 

“trabajos simples, pesados, sucios, elevados o sofisticados”, como lo hizo la antigüedad 

esclavista con los lectores esclavos de Platón o “los escribas de los sacerdotes egipcios” 

(Pérez, 2005) 

A este respecto, Marx (1989) es heredero y continuador de la tradición de las 

metáforas de la energía de la agresión. Lo que da cuenta, el autor alemán a lo largo de su 

obra escrita, es de la imaginación de unas fuerzas productivas, supuestamente colocadas 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

133 
 

por arriba de los individuos; que se han convertido en trabas históricas y que es necesario 

disolver en cuanto lucha revolucionaria. 

Las claves para entender la teoría de la lucha en Marx parten de dos conceptos 

contrarios pero complementarios como lo es la máquina y la naturaleza. En Marx opera 

un paradigma de origen energético que sugiere que hay unas fuerzas vivas que operan en 

un mecanismo llamado capital, así que, en su etapa madura, da cuenta de los engranajes 

y funcionamientos de la maquinaria que hecha andar el capital en el proceso productivo 

de mercancías. 

La ensoñación consiste en que la maquinaria ha heredado los impulsos de la 

animalidad: devora, sujeta, tiene pinzas, tentáculos, ventosas y fauces. Las cualidades de 

la agresión como aplastar o golpear implican toda una riqueza de analogías de la 

ensoñación de la violencia que va creando el surgimiento de la lucha social y política 

como la conocemos hoy. 

En la construcción de analogías las cualidades alfa, que son las funciones de la 

agresión de la animalidad, son analogadas en las funciones beta como es el caso del 

veneno que se convierte en crítica, el aguijón en crítica de las armas o las tenazas de la 

huelga que sujetan al capital y lo paraliza.  

Se trata de una lucha que describe funciones de agresión, tanto para las fuerzas 

del capital como las de la lucha proletaria. Un enemigo de múltiples formas que crece en 

la imaginación en contra de un héroe trabajador como lo sugería Simone Weil (2005) en 

La source grecque. 

Detrás de estas metáforas hay una coincidencia entre Darwin y Marx que no 

aceptó el autor inglés. (López. 2018) El supuesto teórico Maltusiano de la lucha para 

conquistar espacios y medrar aritméticamente comprometía a Darwin a adoptar una 

teleonomía basada en la liberación, muy cercana a la teología. Lo más cercano a esta 

opinión que escribió Darwin (2007) fue que, así como el resto de las especies le dieron 

paso para que el hombre evolucionara, de la misma manera las culturas menos avanzadas 

serían arrasadas por las culturas con valores de conquista, vigorosas e intrépidas. Esta 

inferencia concluye que lo importante es la variación, la salud y la inteligencia de una 

cultura, pero que dura por un tiempo y luego se pervierte y declina. No hay liberación 

sino grados de evolución cultural que se extravían con el tiempo. 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

134 
 

En Marx la lucha es por la liberación del hombre y de la naturaleza. Este autor no 

se opone a Darwin. El hombre es resultado de una naturaleza que ha espiritualizado sus 

fuerzas, mientras que el hombre ha sojuzgado a la naturaleza enseñoreándose en lugar de 

cooperar con ella e identificarse con ella nuevamente. (Schmidt, A, 1977) En vez de una 

interacción hombre-naturaleza, el hombre ha creado una naturaleza humana, artificial, 

que requiere de la sustracción indiscriminada de recursos naturales para sobrevivir. El 

capitalismo es el estadio más reciente en contra de las fuerzas de cooperación. Debido a 

este sisma de origen, se debe luchar contra el capital, contra los hombres que adoptan las 

creencias cismáticas que alimentan las fantasías de una sociedad civilizada. 

De este modo nace una narrativa de la lucha y sus metáforas en el pensamiento 

marxiano liberador de la naturaleza y la humanidad. Lo que intenta este discurso es 

sugerir que la lucha depende del paradigma cultural en el que habite. 

Las fuerzas que domestican a los hombres en esclavos de la antigüedad ya no se 

consideran moral ni legalmente admisibles, sin embargo, esto no supone que la esclavitud 

haya desaparecido, sino que las primitividades de la domesticación se encuentran latentes 

en el subconsciente de cualquier sistema de producción. Siempre habrá un impulso 

primitivo para afirmar la voluntad del sistema. Lo mismo vale para la diversificación 

étnica de la Edad Media que pasó a constituir jerarquías entre señores y siervos 

propiciando una sociedad estamental que estableció poder y derecho. Con la aparición 

moderna del concepto de clases en cuanto uso de fuerza y su consecuente nivel de 

autosuficiencia económica, política y social, dice Childen, se revelaron los estratos 

sistadiales, entiéndase con esta palabra “capas de las formaciones culturales en las que 

aún perviven ciertas prácticas que dan cohesión a la cultura y la explican” (1986, pág. 

12), es decir sedimentos antropológicos que corresponden a una herencia cultural que 

sigue viva en la sociedad moderna.  

En este sentido, los estratos sistadiales y sus primitividades se enunciarían del 

siguiente modo. Ha prevalecido a lo largo de la historia una aristocracia con voluntad de 

primitividad que domestica a los gobernantes para obedecer a los rituales de poder y su 

conservación. Esta práctica actualmente forma instituciones supraestatales 

(fundamentalmente económicas) que no se someten a la democracia, mientras que sigue 

latente una diversidad religiosa que da origen a los partidos políticos cuya tarea ideológica 

es domesticar a la subjetividad en forma de devoción, reverberación y obediencia. 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

135 
 

Finalmente, a partir de los estadios anteriores a la producción material se ha conformado 

una diversificación de uso de fuerza de trabajo que se abarata y está disponible en el 

mercado laboral.  

Lo anterior sugiere que el concepto de lucha tiene su génesis metafórica a partir 

de los arcana imperi o secretos de dominio tanto del pastor como del agricultor 

mesolítico, es decir de las funciones de las primitividades de la domesticación. De este 

modo se puede sugerir que, en la mitosfera, lugar en donde residen los dioses, los fetiches, 

el dinero y el Estado, pronto adaptaron las metaforologías de la movilidad de las 

impulsiones subjetivas, en el sentido de que se imponen en las mentes como un poder que 

somete. Paradójicamente el concepto de lucha es el que puede entender esta mitosfera de 

primitividades porque el mismo concepto nace de la ensoñación de la presencia de un 

poder que tiene las funciones de la agresión.    

 

 

2.  Las metáforas de las materias en los ciclos de revolución 

 

 

Regularmente se acepta la dialéctica reforma-revolución, pero en este caso se trata de 

analizar cómo es que surge la ensoñación de las metáforas de la lucha.  

Para Bachelard (2014), las materias duras y las materias blandas dependen de la 

psicología de las ensoñaciones de la tierra. El psiquismo humano hace de las materias lo 

que le permite la subjetividad para trabajar en ellas, dividiendo materias de estructuras 

sólidas y pesadas respecto de las materias blandas y moldeables. Lo que mentamos como 

materia no se refiere solo a la estructura atómica sino a la imaginación de todo lo que 

llamamos materia, por ejemplo, las matemáticas son materias duras en comparación con 

las materias blandas como el humanismo. En el caso de la dialéctica reforma-revolución 

opera una analogía de las materias. 

La diferencia que establece Marx para trazar una ambivalencia para la liberación 

de la naturaleza y la humanidad se da en términos de estructura y superestructura que 

corresponde a la analogía de las materias duras y de las materias blandas.  



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

136 
 

Las revoluciones corresponden a las materias duras, mientras que las materias 

suabes corresponden a las reformas. La dialéctica reforma-revolución pertenecen a los 

ciclos recursores (Karatani, 2010) o de repetición de la historia. La revolución se divide 

en dos: revoluciones políticas y revoluciones sociales.  

Las revoluciones políticas ocurren tras un periodo de pacificación entre potencias 

beligerantes que dan origen a nuevos procedimientos de derecho internacional 

convencional; mientras que las revoluciones sociales ocurren dentro de los Estados 

nacionales fortaleciendo al derecho internacional convencional en un juego de despliegue 

de recursos militares que establece la dicotomía entre orden y derecho. Ambos ciclos de 

revoluciones ocurren entre 120 a 130 años aproximadamente. A mitad de un ciclo de 

revolución política surge un ciclo de revolución social. 

El ciclo de revolución política pertenece a la noción de orden y no al derecho. 

Orden es lo que se permite una nación hegemónica o pacto entre naciones beligerantes 

para afianzar su influencia y ampliar su dominio. En cambio, el derecho es producto de 

una violencia fundadora de derecho como lo es el enfrentamiento global entre potencias 

beligerantes. Orden y ley (Calasso, 2000) permiten comprender la diferencia entre 

estructura respecto de la infraestructura. Las revoluciones políticas modifican a las 

estructuras institucionales internacionales, fundamentalmente económicas y a los Estados 

en sus procedimientos democráticos. Mientras que la ley, en cuanto derecho internacional 

modifica a la superestructura a partir de la gestión de derecho convencional dentro de las 

constituciones de los Estados nacionales. En esta especie de ciclología o ciencia de los 

ciclos revolucionarios aparece la reforma, como una figura de remoción de fachada, de 

percepción de cambio que versa sobre la flexibilidad de un ciclo recursor de revolución 

social.  

Las metáforas de las materias duras se refieren a aquellas estructuras económicas 

que solo se modifican o sufren transformación a partir de la guerra y de las consecuencias 

de la devastación de las anteriores instituciones económicas. En cambio, un bucle de 

reforma es tan flexible que tiene lugar en los ciclos de revolución política y sobre todo en 

los ciclos de revolución social. Esta flexibilidad de las materias blandas ha permitido que 

la metáfora de la lucha se use para realizar inferencias en diferentes niveles ontológicos. 

El establecimiento de un orden propiciado por las potencias beligerantes y el 

derecho internacional inicia un periodo de revolución política que organizará una serie de 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

137 
 

reformas políticas en los Estados nacionales subordinados. Aquí la reforma se organiza 

en partidos políticos afines al Estado profundo (Aguilar, 2024) de la potencia unipolar o 

de las potencias regionales. En cambio, en los periodos de revolución social se origina la 

gestión de demandas del derecho internacional convencional que fortalece la lucha de la 

oposición política, sindicatos, asociaciones civiles y campesinas. Aquí la metáfora de la 

lucha es abiertamente contra las potencias beligerantes, pero fundamentalmente en contra 

del capitalismo. 

 

 

3. Niveles ontológicos de las metáforas de la lucha 

 

 

Polibio llamaba anaciclosis a los ciclos de la vida de las repúblicas y sus respectivas 

corrupciones (monarquía-tiranía /aristocracia-oligarquía/ democracia-demagogia [hasta 

concluir con la anarquía e iniciar nuevamente el ciclo de la corrupción de las cosas 

civiles], pero con la aparición de la secularidad, el sentido de un orden cosmológico 

basado en equilibrio de la hybris o desmesura de poder, la corrupción es sacada de los 

ciclos y convertida en materia de narración.  

Como advierte Morin (2011), la enunciación de los males en la democracia es de 

carácter prosaico por oposición a la perspectiva creativa de la poeíesis para enfocar 

realidades. En este sentido, el orden secular comprenderá a la lucha social y la lucha 

política a partir de coordenadas prosaicas, es decir de narrativas en contra de la corrupción 

que pudre y destruye el tejido social, lo mismo que a aquel monstruo llamado sistema, 

capital o civilización del beneficio.   

Lo primero que debemos analizar, en este desplazamiento de la corrupción, es el 

nuevo paradigma de lo social como laboratorio que abreva imágenes literarias de la vieja 

concepción de lo social como organismo sobrenatural.  

El islam aún se basa en el canon del Corán, toma como norma de comportamiento 

el libro sagrado, en cambio la sociedad secular toma como referencia de moralidad a la 

sociedad. La conversión moral de la religión a la sociedad es una idea central de Simone 

Wei que Calasso (2018) conduce hasta sus últimas consecuencias en un capítulo 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

138 
 

intitulado “Terroristas y turistas”. Como turistas solo comparamos una moral surgida en 

nuestras sociedades seculares con las extravagancias y excentricidades de las sociedades 

ajenas. Nuestra indiferencia y las selfis es lo que queda ante el sufrimiento real de las 

culturas diferentes a lo propio. De este modo, infiere Calasso, la sociedad secular es una 

sociedad experimental. 

Podemos preguntarnos si ¿la sociedad ha alcanzado este alto grado de sabiduría 

por el que uno rememora la creencia y queda reducido a la observación, al estudio, a la 

comprensión en una progresión indefinida e imprevisible? 

La respuesta es que no. Los conflictos de la sociedad ya no tienen como objeto 

algo que esté fuera y por encima de ella, sino a la sociedad misma -como un laboratorio- 

en el que las fuerzas opuestas en su interior tratan de arrancarse mutuamente la dirección 

de los experimentos. [Derecha e izquierda con sus extremidades] 

No obstante, la sociedad más anhelada por las ciencias sociales es la de descubrir 

en detalle la función homeostática de equilibrio, que tal comportamiento, de por si 

aberrante, se desarrolla en el seno de una determinada sociedad. Con esta conversión hay 

un parentesco entre lo social y lo sobrenatural, al grado de concebir a lo social como el 

único ídolo. Lo paradójico es que en la arquitectura social el hombre es usado como 

ladrillo o cemento, pero no se construye para él, es él quien se convierte en material de 

construcción tanto para las potencias estelares, para las potencias regionales y para los 

Estado subregionales (Aguilar, 2024). 

El axioma fundamental del secularismo es el equilibrio entre sociedades 

particulares, es decir el ideal de aplicación planetaria de la paz. A este respecto, dice 

Calasso que esta concepción de lo social como sobrenatural se contrapone con el ṛta o 

principio de orden cósmico, donde la sociedad y todo lo que está fuera de ella y la nutre, 

pertenece a las potencias de las que depende toda la vida.  

El ṛta abarca (Dillard-Wright, 2020) el respeto por la naturaleza, el orden moral y 

social, es una noción de derecho más amplia que el dharma y el karma que no considera 

un análisis o separación de deberes para con los seres humanos, para con la naturaleza, 

para con los seres divinos y contemplar el lugar de la humanidad en el mundo. En el ṛta 

no existe ninguna dualidad entre Dios y la naturaleza, en cambio en la concepción del 

cuerpo social sobrenatural contemporáneo, cada paso está minado por la dualidad, el 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

139 
 

derecho convencional es concebido como una herramienta afilada para acusar cualquier 

transgresión a la conducta egocéntrica e indiferente al sufrimiento de la alteridad.  

En lo que se refiere a la corrupción el cuerpo social sobrenatural crea sus propios 

luchadores, locales, nacionales y globales con sus respectivas luchas en contra de la 

corrupción latente. La imaginación secular consiste en preservar la creencia de lo social 

como organismo biológico dotado de moralidad sobrenatural que, en cada reforma, se 

prescriben antisépticos contra los gérmenes corruptos. En los experimentos sociales 

predomina una ensoñación de limpieza aséptica que beneficia al organismo sobrenatural 

y mejora a las instituciones políticas.  

En esta imaginación de la limpieza del cuerpo social se establecen niveles de 

lucha. La lucha social, por ejemplo, se organiza contra la suciedad de la corrupción con 

acciones de destape. Lo que se busca es destapar, mostrar lo fétido, lo podrido y lo que 

tenga que ver con las cloacas y las miasmas de las entrañas del poder. La lucha social se 

convierte en una ensoñación de agentes biológicos benignos para el cuerpo social en 

donde cada experimento social es un agente antiséptico, células benignas y hemoglobinas 

que revitalizan al cuerpo social. 

Esta infantilización del cuerpo social culmina en reformas a la norma 

consuetudinaria local, pero que ya están latentes en el derecho internacional 

convencional, solo se trata de activar la lucha social en las localidades en donde la 

imaginación del cuerpo social sobrenatural aún no ha modificado las conductas infectadas 

por la corrupción. 

El concepto de corrupción dejó de concebirse desde la hybris o arrogancia de 

poder para interpretarse a partir de las miasmas de poder. Pero esto no significa que haya 

abandonado la mitoesfera comportamental. Las llamadas revoluciones de izquierda tienen 

lugar cuando el partido de derecha en el poder se identifica incluso se mimetiza con la 

clase económicamente dirigente del país, entonces la oposición de izquierda construye 

una narrativa, una prosaica de la corrupción, que de tal modo todos los ciudadanos la 

entiendan, desplazando al partido de derecha con destapes de corrupción, lo mismo que 

a la clase económicamente dirigente. Así es como se origina una reforma producto de la 

lucha social y política de las izquierdas.  

En seguida, el partido de izquierda se convierte en partido hegemónico, pero tiene 

que seguir acordando con la clase económicamente dirigente, que en estas circunstancias 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

140 
 

se ve expuesta a la competición con capitales extranjeros para abaratar costos en los 

contratos de obra pública. Pero aquí nace el problema comportamental del poder de las 

miasmas. Los líderes de izquierda no se formaron en las universidades internacionales de 

prestigio, no siguen rituales de la aristocracia financiera internacional y tampoco conocen 

los lenguajes del estado profundo para contrarrestar un golpe de Estado. Sin embargo, 

desean adquirir el estatus social y de autoridad que mantuvieron los líderes de los partidos 

de derecha.   

No es que deseen codearse con el poder detrás de las instituciones, sino que 

desconocen el poder de las miasmas. Alejandro Magno, sacrificaba a un buey antes de la 

batalla para que sus sacerdotes interpretaran las miasmas de las vísceras de la víctima 

propiciatoria. Zeus, por ejemplo, advirtió que Prometeo le había tomado el pelo cuando 

en la repartición de la víctima propiciatoria, el titán sólo les dejó los huesos a los dioses, 

mientras que a los hombres la carne. Las miasmas es la primera manifestación del poder 

y de la justicia en el sentido de que se va a repartir el cuerpo sacrificial a los que no se 

vean tentados por la corrupción, mientras que se repartirá el poder a los corruptos en 

lugares que no estén visibles e inaccesibles a los ojos de los codiciosos del poder. De lo 

que se trata es de dar testimonio fundacional de un tipo de justicia impartida entre 

generales y familiares en donde brotan las impulsiones de poder.   

El problema comportamental de la izquierda es que tarde que temprano se ve 

envuelta en los mismos problemas de corrupción que sus antecesores. Las miasmas del 

poder tentaron a los dirigentes y luchadores de izquierda que ahora comparten poder con 

sus familiares y con la clase económicamente dirigente, iniciando un nuevo bucle 

retroactivo (entre derecha e izquierda) en la historia de la democracia de un Estado, no 

importando si sea una potencia estelar o no lo sea.     

El nivel de la lucha política conducida a reforma se da en un lugar en el que los 

ojos del pueblo están vendados, solo acceden a la fundación del reparto la parte sacrificial, 

los líderes, generales y familiares que anuncian el inicio de un nuevo gobierno. Mientras, 

los ojos de los codiciosos se hacen presentes en la prensa, los sindicatos y las asociaciones 

empresariales y civiles. El resto de la población queda enmudecido ante las miasmas que 

representa el poder y la justicia reservado sólo para el convite sacrificial.     

Decíamos que hay dos niveles de realidad: a) la lucha social que combate la 

corrupción que afecta al cuerpo social y b) la lucha política que destapa entrañas de poder. 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

141 
 

Estos dos niveles ontológicos han creado todo un imaginario prosaico que da lugar a las 

materias blandas o bien si se prefiere, a las infraestructuras políticas, sociales, jurídicas, 

étnico religiosas, de género y ambientalistas. 

La ciencia política, que trabaja con estas analogías, sigue aún sin superar las 

imágenes literarias de las que parten las inferencias que recogen las experiencias de las 

luchas sociales y políticas. Lo cual recuerda que el homo mythos persiste fuertemente ante 

la figura central del homo sapiens de la cual intentan hablar las ciencias sociales. Ambas 

concepciones de hominización no son contrarias sino complementarias. Las fuerzas 

imaginantes de la analogía son tan poderosas que la investigación científica cuantitativa 

no puede escapar a su regencia.  

 

 

4. Debate sobre la lucha revolucionaria 

 

 

Antes de la posmodernidad, solo Simone Weil (2005) se atrevió hablar de la idea de 

límite, (πέρας), después de ella Calasso solo advirtió el escalofrío que produce volver al 

límite que establece lo sagrado y lo profano, el canon y la barrera.    

Con la Iliada se acabaron los tiempos del héroe, ya no han vuelto aquellos 

hombres que por honor y con sus fuerzas propias afirmaban su compromiso de luchar 

contra el enemigo para salvar a un amigo, a un pueblo y a una cultura. La sugerencia de 

Weil, es que el homo mythos occidental, no se desglosa de la fuerza destructora del 

poderoso Aquiles sino del ingenioso Odiseo, personaje que descubrió, respetó y veneró 

el sagrado límite.  

En este sentido, Calasso advierte -en las innumerables glosas a Marx- que el autor 

alemán descubre el problema del límite del proceso capitalista, pero como desconfía del 

límite prefiere enfocarse en el derribamiento de las barreras que acomete el capitalismo 

en cada crisis económica.  

La égida de la lucha revolucionaria, encabezada por el heroísmo de la clase 

proletaria, fue narrada por Marx como experimento de revolución social para destruir las 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

142 
 

materias duras de las estructuras económicas del capitalismo. Solo que no advirtió que 

las claves de la mitósfera de la lucha pertenecen a Odiseo. Las críticas en contra de la 

prosaica de la lucha revolucionaria han sido abundantes desde la caída del muro de Berlín.  

Lipovetsky (2000) escribió acerca de la derrota de la idea de heroísmo de lucha 

revolucionaria, incluso la finiquitó al decir que en las democracias de múltiples colores 

nadie está dispuesto a sacrificarse por nada, que ya no es posible el colectivismo 

revolucionario, en cambio, un contemporáneo suyo como lo fue Edgar Morin (2011) 

sugirió que la destrucción de las estructuras económico-políticas no significa que las 

personas vivan mejor, que es imprescindible aceptar que el hombre necesita de la religión, 

la diversidad étnica, los derechos de minoría y la conservación de la naturaleza. Que es 

preferible la reforma, desde el pensamiento, la educación, la ciencia hasta las políticas del 

buen vivir. Lo que establece este autor, en el discurso de la posmodernidad, es que la 

mitosfera tiene claves odiseanas de la invención ante un mar de incertidumbre y caos en 

las sociedades contemporáneas. Es preferible el ingenio de un experto navegante ante las 

tempestades de un mar agitado a lo largo de la travesía de la historia. 

Sin embargo, a pesar de estas elocuentes metáforas, el problema del límite del 

proceso capitalista no tiene una solución satisfactoria, en el sentido de que no es suficiente 

abordar el problema desde el pensamiento complejo como lo sugiere su autor. Morin 

aborda al proceso capitalista desde los resultados, es decir desde las consecuencias 

positivas y negativas que ha desatado el proceso del capital en cuanto tal. 

La idea de proceso proviene de la filosofía kantiana en donde la razón se somete 

a su crítica mediante un proceso de análisis o de racionalización. Luego Hegel introduce 

la idea de proceso en la historia para culminarla en un saber absoluto encabezado por la 

filosofía. Marx, por su parte, examina el proceso a partir de la maquinaria del capital para 

introducir los estadios del capital: capital productivo, capital de consumo y capital 

circulante. Cada una de estas etapas del proceso del capital se ha cumplido en la historia 

del capitalismo. Hasta aquí las predicciones de las teorías que se encuentran en El capital 

no son falseables, no obstante, el mismo Marx, “ante el fragor de los vituperios de la clase 

trabajadora decía, con el ceño fruncido, que el proceso capitalista derribaría todas las 

barreras” (Calasso, 2000, pág. 223), que si se hablara de límite se tenía que admitir la 

disyunción entre abolición de un canon o el inicio de un nuevo procedimiento.  



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

143 
 

El problema es que el canon pertenece a la mitósfera mientras que el derribo de 

barreras y el nuevo procedimiento pertenece a la racionalización. A este respecto el 

pensamiento complejo intenta dar salida al problema del límite a partir de la reforma, 

dejando abierta la posibilidad de nuevos experimentos sociales surgidos desde la 

singularidad creativa o poiesis. Los fenómenos de singularidad creativa ocurren como 

probabilidad, como resultado del desorden y como manifestación de la incertidumbre. Tal 

es el caso del sistema LETS o la cripto moneda que surge como alternativa al sistema 

fiduciario Swift, y a la soberanía del dinero estatal. 

El problema de una epistemología basada en el proceso es que todo proceso se 

entiende como una fuerza que interviene en condiciones de laboratorio para segmentar y 

cuantificar cosas, despersonalizando a los actores. Esta mentalidad no compara realidades 

sino una serie de procedimientos que se hacen pasar por la realidad. La democracia no es 

pensamiento de algo sino aparece el proceso, lo mismo en la educación y la justicia. 

El problema del proceso capitalista es que no se sabe cuándo va a concluir o en 

qué percepción se va a transformar. La respuesta que da Calasso es que se trata de una 

mentalidad que cuantifica la realidad del cosmos en cosas mesurables. Una metafísica de 

lo cuantitativo invadió a la vida al grado de no entender la relación con la naturaleza, la 

projimidad y la especie.  

La opción que propone la teoría crítica, el pensamiento complejo y la teoría de la 

decolonización epistémica es retornar a lo cualitativo. Abandonar lo prosaico y adoptar 

la belleza de la metáfora creativa para superar los obstáculos epistémicos que produce la 

especialización y el encierro disciplinar basados en los datos duros.  

Estas tres epistemologías han aceptado la falsedad de una cosmovisión 

cuantitativa para establecer relaciones o interacciones complejas. Canon y procedimiento 

deberían coincidir en una metáfora orgánica que fuera referente a los equilibrios 

homeostáticos ocurridos en la naturaleza, tomando en cuenta los fenómenos de 

cooperación o simbiosis de macro universo.   

Marx, Bataille y Calasso identificaron al dinero en cuanto capital elevado a canon 

en la sociedad capitalista. Sugirieron que el pensamiento mítico basado en el sacrificio y 

la medida de todas las cosas y relaciones la establecía un canon con poderes superiores a 

la víctima propiciatoria. Es el canon el que decide el rumbo de una cultura para organizar 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

144 
 

la vida y los fines terrenales de una comunidad. Sugirieron que una cultura no se colapsa, 

sino que llega a su ruina al cambiar el canon vigente.  

Si se cambia el canon acontece un nuevo mundo, como el movimiento de 

transformación de las sociedades de la expiación a las sociedades del mito en donde solo 

se narra el último sacrificio de expiación. Por ejemplo, el nuevo testamento impuesto a la 

cultura náhuatl dio origen a una sociedad mestizada cuyo canon era la trascendentalidad 

de la norma sagrada, luego con el desarrollo tecnológico la idea de un paraíso terrenal fue 

sustituida por el canon del dinero en cuanto potencia creativa que decide personalidades 

y teleonomía en una sociedad basada en los valores del mercado y del capital.         

Sin embargo, pocos autores prestan atención al canon y se centran en la barrera, 

como el propio Marx, Lenin y la teoría crítica (ver anexo 1). El capital se destaca por el 

derribamiento de barreras globales, regionales y locales. Los conceptos de geopolítica de 

orden y ley son la expresión fiel del derribamiento de barreras que involucran a las 

potencias beligerantes en un mundo multipolar. Los ciclos de revolución política y social, 

que hemos descrito en su momento, explican las fases del capital para abatir barreras.    

La crítica a la epistemología de la barrera ha sido abordada por Karatani (2018) 

en su idea de singularidad excepcional, tomando el ejemplo del sistema LETS de la cripto 

moneda que surge como alternativas al sistema fiduciario Swift, y a la soberanía del 

dinero estatal. Hasta ahora este autor no ha desarrollado una metáfora que trabaje a las 

materias duras de la estructura económica. Sin embargo, ha sugerido que el sistema LETS 

tiene la pretensión, en los ciclos de las revoluciones políticas, de desplazar a la actual 

reserva internacional basada en dólares. 

Tras un inminente enfrentamiento entre potencias beligerantes, se iniciará un 

nuevo procedimiento en el entendimiento entre las naciones, un tercer tratado de 

pacificación dará origen a una política internacional que apoye la desterciarización en los 

bancos, la educación y la democracia (Aguilar, 2024). La gestión, tras el abatimiento de 

barreras de la moneda fiduciaria, permitirá comprender a la política y a la sociedad, con 

sus respectivas reformas, a partir de la idea de reserva internacional no fiduciaria y 

disponible para las necesidades colectivas. 

Esta idea de asociacionismo a partir de una reserva internacional es la que se le 

escapa en todo momento a las políticas del buen vivir de Morin. Simplemente este autor 

niega las imágenes de la lucha revolucionaria, proponiendo los procedimientos de la 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

145 
 

reforma, sin admitir que los enfrentamientos de las potencias hegemónicas se han 

sucedido a lo largo de la historia.  

La condición cruenta de la humanidad aún no se ha modificado en los últimos 

veintiséis mil años de hominización, en este sentido, no creemos que las reformas hagan 

la transformación como sugiere Morin. El teórico de la complejidad le faltó asumir que 

parte del tejido complejo, también aparece la energía de agresión con sus respectivas 

metáforas que aquí hemos desarrollado. 

 

 

5. La analogía de la reserva 

 

 

En los orígenes de la cultura occidental, el dinero y la riqueza que representaba 

correspondía a las imágenes de la naturaleza. En este sentido la noción griega de 

economía correspondía a la analogía de la naturaleza, su abundancia y su administración. 

“Ocultar es una función primera de la vida. Es una necesidad relacionada con la 

economía, con la constitución de las reservas.” (Bachelard, 2014, pág. 23) En 

numismática, no solo la naturaleza orgánica se representa como riqueza real sino también 

la riqueza que oculta la tierra como lo es el oro, la plata, el cobre y piedras preciosas como 

el diamante o el rubí. Así es como surge el mito de Giges (Mac Shell, 2014, pág. 29) 

quien acuña originalmente las monedas a partir de las materias duras.  

Giges tiene que hacer lo mismo que la tierra, tiene que ocultar las materias valiosas 

que se pueden intercambiar sin perder su valor. Esta analogía llega hasta la creación de la 

Reserva Federal. La Fed compuesta por banqueros, expertos fraguadores y hábiles 

cambistas deben ocultar al pueblo norteamericano el origen privado del dólar. Al igual 

que el tirano Giges, la Fed tiene “el poder de transformar lo visible en invisible, y lo 

visible en visible” (pág. 33) 

La analogía de la reserva en economía sugiere que hasta ahora no ha habido un 

diseño institucional que supere al mito de Giges. Se asume que hay materias duras y 

valiosas en reserva, que se ocultan, pero se hacen visibles en la moneda circulante. Lo 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

146 
 

que se oculta es denominado “doña prudencia” (oro) y lo que fluye en los torrentes de la 

circulación se le llama “don superfluo” (Alba, 1955).  

Con la hegemonía del dólar en los intercambios terciarizados por el sistema 

fiduciario Swift, nace la noción de dinero internacional de reserva que se disputa la 

hegemonía con las potencias regionales que apoyan una red alternativa al sistema de 

pagos internacional. El resultado comercial que surja en el escenario de un mercado 

mundial interconectado propiciará el enfrentamiento entre naciones beligerantes. 

Lo importante no es la imposición de un sistema de pagos internacional frente a 

otro sistema, sino el desarrollo de un mercado mundial que incluso acabará con el diseño 

de las instituciones de reserva que conocemos, como son: los bancos supranacionales, 

nacionales, es decir la banca de terciarización local, regional y global.  

El actual auge tecnológico está revolucionando a la red Blockchain en diferentes 

direcciones. Sin embargo, una de las barreras tiene que ver con el uso especulativo y 

enfocarse en la colectivización de pagos, entre ellas la explotación del trabajo asalariado. 

Sólo existe el trabajo asalariado como innovación del dinero. Los capitalistas pagan 

dinero a cambio de fuerza de trabajo porque carecen de súbditos y les está prohibido la 

esclavización. No obstante, el Estado político moderno, ha formulado el concepto de 

ciudadanía identificada con la analogía de la mercancía. La cooperación del Estado con 

el sistema bancario hegemónico puede identificar a cualquier ciudadano en el sistema 

Swift para cancelar cuentas, identificar transferencias y pagos hasta la criminalización 

por acumulación de dinero soberano. (Aguilar, 2025, pág. 205)  

Lo que sugerimos a los tecnólogos es concebir un diseño de red Blockchain que 

siga la analogía de las micorrizas arbusculares (ver anexo 2) para evitar la 

mercantificación de la ciudadanía, en el sentido de que no se requieran credenciales para 

ahorrar, pagar, transferir y comprar. Teniendo la certeza de que se trata de una reserva 

mundial sin el diseño institucional de los cambistas, fraguadores y usureros que han 

diseñado todos los sistemas financieros internacionales.  

En términos de pensamiento complejo, se trata de erradicar la metáfora de la 

reserva del tirano Giges, es decir “el poder de transformar lo visible en invisible, y lo 

visible en visible”. La idea de reserva que parte de las entrañas de la tierra es correcta, 

pero incompleta. La tierra tiene reservas para facilitar la comunicación de las necesidades 

de los organismos en asociación, como las micorrizas arbusculares que facilitan la 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

147 
 

comunicación de nutrientes, agua, antisépticos, coordinación y variación en zonas 

arbusculares. Esta metáfora sugiere la existencia de un mutualismo homeostático entre la 

red de micorrizas y los árboles, tan extenso como lo permita la tierra, es decir, la reserva. 

Esta metáfora de redes implica comunicación de necesidades, contraria a la metáfora del 

oro o de cualquier otra materia dura de la tierra que propician tiranías y oligarquías 

contrarias a la especie humana. 

La metáfora de las micorrizas arbusculares correspondería al límite sagrado, en el 

sentido de que no crea valor de la deuda como el dinero fiduciario, tampoco implicaría 

una especulación, en el sentido de que los asociados sería la especie humana.   

La analogía de la red Blockchain que se sugiere aquí parte de la ciencia y la 

filosofía para que los tecnólogos abandonen las ideas estrechas de las instituciones 

actuales. El dinero no debe ser soberano, con nociones mitológicas de reserva. Lo mismo 

que tener dinero no debe ser resultado del trabajo asalariado, sino que el dinero debe 

concebirse en términos de comunicación de múltiples necesidades basadas en el 

intercambio equivalente cualitativo-cuantitativo. 

Se debe admitir que la crítica al sistema LETS parte de su analogía con el oro. El 

creador o los creadores de este sistema no superaron el paradigma corpuscular de las 

materias duras. El dinero no son materias duras o materias blandas, el dinero es lenguaje 

de comunicación o si se prefiere lenguaje humano elaborado para diversificar las 

necesidades y satisfacciones de la vida en una cultura planetaria que nos conecta entre sí. 

La transición del dinero físico al dinero digital no es más que una síntesis de la 

mente, que sucede en todos los ámbitos en la actual cultura cuantitativa. Esto mismo ha 

sucedido con la medición del tiempo, la lingüística hasta las formas religiosas.  

 En el estado de la cultura actual ocurre una complementariedad de percepciones 

en la fórmula: noumenon is money que modifica todas las percepciones de la 

cotidianeidad al elevarse a canon de la cultura. Lo que planteamos, es que lo que se ha 

denominado proceso capitalista consiste en derribar barreras y proponer nuevos 

procedimientos, pero en absoluto acabar con un canon. El canon del capital y de toda la 

cultura en general es el dinero. Lo que está en proceso de superación de barreras es la 

configuración institucional que históricamente ha propiciado los intercambios entre las 

mercancías, el pago de salarios, las deudas financieras y las bases de los Estados políticos 

como los conocemos actualmente. 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

148 
 

 Hasta ahora el verdadero poder (veritas potére) surge de la violencia fundadora 

de derecho tras un tratado de pacificación conocido como derecho internacional. El 

derecho internacional convencional ha propiciado el entendimiento entre naciones, 

limitado por un pacto militar conocido como la OTAN que es instrumentado por una 

potencia unipolar hegemónica que ha alterado la neutralidad de la Unión Europea 

convirtiéndola en una especie de senado romano, que avala planes y negocia sanciones.  

 La transición de reserva -dominada por la potencia unipolar- excluye las nociones 

de lucha que conocemos. A este respecto hay que advertir cierto negativismo que aparece 

en las metáforas de la reserva. La reserva marcial pertenece a la movilidad de las 

impulsiones violentas del ataque que implican a la guerra. Mientras que en las metáforas 

de la lucha aparecen las amenazas psicológicas hacia un cuerpo social que se nos adhiere, 

la movilidad de las impulsiones de la guerra es reservista: siempre hay una energía en 

reserva para aplastar, asfixiar, constreñir, envenenar, atravesar o perforar. Esta energía de 

reserva de las ensoñaciones de la violencia militar tiene la capacidad para agredir a 

cualquier cuerpo sea individual, colectivo o social. Paradójicamente, esta negatividad de 

la metáfora de la reserva proyecta y cuida a las reservas. 

 Las reservas de granos resguardadas en los hielos nórdicos y en la Antártida son 

ejemplo de reserva que preserva a la naturaleza y a la humanidad. Para su cuidado y 

conservación se requiere de las reservas militares. Análogamente sucede lo mismo en el 

enfrentamiento entre potencias beligerantes. Cada bando que se enfrente cuidará de su 

propia reserva de suministro financiero que se traduce en recursos militares, entre ellos 

las reservas humanas. Se trata de una movilidad violenta que acaba con las reservas del 

enemigo para aniquilarlo o en el mejor de los casos, incorporarlo como resultado de la 

agresión. 

 

 

6. Las metáforas de los dobles 

 

 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

149 
 

Solo en el reino de la imaginación aparecen los dobles. La mitología griega no se puede 

entender sin los dobles comportamentales: Apolo/Dionisos o Prometeo/Epimeteo. El 

capitalismo y el socialismo son dos gemelos fundacionales de  Le règne de la quantitté. 

Ambos representan en su origen una misma espada del bienestar que se ha 

dividido en dos. 

(…) sin saberlo, los liberales solo tienen una parte de esa espada, solo que la 

hacen pasar como la verdadera espada de la justicia en la historia 

contemporánea. La otra parte de la espada la encontramos en las regiones 

filosóficas de la antinomia” (Aguilar, 2024, pág. 173) 

 

Ya desde el capitalismo industrial (en el que David Ricardo proponía los fundamentos de 

la economía política) el objetivo de los ciclos artificiales del capital debía superar a los 

ciclos de la naturaleza, es decir desconocer los límites y más bien derribar barreras 

culturales, políticas y comerciales. El supuesto antropológico era que “el desarrollo de la 

riqueza de la naturaleza humana era el fin en sí mismo” (Calasso, 2000, pág. 240), solo 

que desde el origen este fin en sí mismo se ha entendido de dos maneras contrapuestas:  

(…) la primera como realización del dinero en las configuraciones del ciclo 

económico (D-M-D’ /D-D´); la segunda en poner énfasis en la naturaleza 

humana puesta en un proceso histórico que dispone, en cuanto fuerza, de la 

humanidad para otorgar bienestar y felicidad al mayor número hasta extenderse 

a la sociedad. (Aguilar, 2024, pág. 174) 

 

 

Gracias a esta antinomia, nos encontramos ante dos posturas que se hacen pasar como 

antitéticas cuando en realidad son complementarias de un orden internacional basado en 

reglas que se aceptan, dependiendo de los recursos militares y sus reservas. La primera 

postura la defiende el bloque capitalista, corresponde a la filosofía liberal que es su propia 

existencia. La segunda postura se desprende de las interpretaciones de Marx y el 

marxismo ruso y chino.  

 El bloque capitalista pone énfasis en el ciclo del capital en cuanto tal, tiene 

democracias y derechos humanos, pero en los ciclos económicos el capital devasta todos 

los avances anteriores y solo hace responsables a los expertos, a los gobernantes y a los 

individuos, pero nunca al propio sistema. Las crisis económicas son un claro ejemplo de 

expiación que realiza el canon capital en una sociedad que lo ha elevado a ídolo, no 

https://www.amazon.com.mx/r%C3%A8gne-quantit%C3%A9-signes-temps/dp/B08SP5GQDL
https://www.amazon.com.mx/r%C3%A8gne-quantit%C3%A9-signes-temps/dp/B08SP5GQDL
https://www.amazon.com.mx/r%C3%A8gne-quantit%C3%A9-signes-temps/dp/B08SP5GQDL


Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

150 
 

importando cuántas inmolaciones se requieran para poner en marcha toda la maquinaria 

sacrificial. Como el canon se encuentra en las mentes de los hombres, el periodo de crisis 

lo corporaliza en hombres en una lucha individualista tanto para las personas como para 

los Estados nacionales.  

 Mientras que la orientación del bloque comunista pone su énfasis en los hombres 

superando a la propia naturaleza mediante el abaratamiento de mercancías inducido por 

una superproducción relativa y absoluta. Abiertamente aquí no importa la humanidad ni 

la democracia. Es una técnica diferente para crear capital. El pragmatismo de los instintos 

es su principal característica. Las movilidades de la violencia son exclusivas del Estado, 

mientras que los fenómenos de lucha se erradican. Los trabajos forzados, el aislamiento 

de comunidades enteras, la vigilancia obsesiva, el control de la cultura, la tecnología y la 

educación forman parte de la otra espada fundacional que intenta destruir a su doble.   

 En los últimos cien años, cada doble ha creado su propia analogía de reserva y 

está dispuesta a destruir a la otra parte. Tras el enfrentamiento de estos dobles 

fundacionales se originará una metáfora de reserva creada para las necesidades de la 

especie humana, de la naturaleza y nuestro planeta.      

 

 

Conclusiones 

 

 

 Para establecer inferencias se puede decir que no toda energía de la violencia es 

energía de la agresión, hay energía de la violencia creativa, solo que no está enfocada en 

las metáforas de belleza. La energía de agresión se ha individualizado o colectivizado a 

favor de unos valores de sociedad, que como vimos, representan valores de una 

civilización secular desequilibrada.  

Las metáforas de la lucha forman parte de un histrionismo de toda orientación política 

para establecer las narrativas de reforma y revolución. Las culturas que establecen luchas 

avanzan más deprisa en sus derechos políticos y sociales que aquellas culturas que las 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

151 
 

sofocan. Sin embargo, esto no sugiere la evolución de una sociedad sino el grado de 

imaginación colectiva que fortalece las imágenes de un cuerpo social que se autoconserva. 

Las metáforas de las luchas tienen niveles ontológicos, pero ninguna de ellas llega al 

nivel de la movilidad violenta de la reserva para evolucionar a la sociedad. El nivel de la 

reserva militar tiende a modificar las metáforas infantiles que conocemos en la reserva. 

El secreto de las metáforas de la reserva sigue escondiendo el actual canon del capital, así 

como la predicción de un nuevo enfrentamiento entre potencias beligerantes. 

Sin saberlo, hemos histrionizado las energías de agresión para representar las luchas 

sociales, políticas y revolucionarias sin mover las verdaderas cadenas de las actuales 

reservas. De los que hemos luchado, nadie ha creado una reserva, sino que seguimos 

siendo parte de la reserva de unos poderes que utilizan las energías de agresión en el 

sentido de las movilidades animalizadas de las que nos cuenta Bachelard. 

Por cada lucha el corazón siente una capacidad histriónica por destapar la condición 

fétida de una cultura que sigue los rituales de las miasmas del poder. Mientras, la 

construcción de reservas para la humanidad se halla tan distantes a nuestro histrionismo 

como las reservas de Svalbard. 

 

Bibliografía 

Aguilar, J (2025). “Pensamiento complejo aplicado a investigaciones equivalenciales” en 

La perspectiva crítica de la complejidad dialéctica entre las ciencias y las 

humanidades del siglo XXI ante los problemas epocales, editado en UAGro, págs. 

190-120. 

Aguilar, J. L. (2024). Dos teorías rivales en política internacional. Astrolabio: revista 

internacional de filosofía, (28), 168-182. 

Martínez, J. L. A., & Tolentino, J. O. L. (2023). De las imágenes literarias de la voluntad 

de habitar a las metaforologías de los tránsitos: Enfoque fenomenológico de los 

flujos humanos. Astrolabio: revista internacional de filosofía, (27), 85-98. 

Aguilar, J. L. (2024). Pensamiento complejo aplicado a investigaciones equivalenciales. 

Zenodo. https://doi.org/10.5281/zenodo.12752297  

Alba, V (1955). Historia del dinero. Editorial Patria  

https://doi.org/10.5281/zenodo.12752297


Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

152 
 

Bachelard, G (2014). La tierra y las ensoñaciones del reposo. F.C.E 

Bachelard, G (2013) Lautrémont. F.C.E  

Calasso, R (2000). La ruina de Kasch. Anagrama. 

Calasso, R (2018). La actualidad innombrable. Anagrama  

Calasso, R (2020). El casado celeste. Anagrama  

Childe, G (1986). Progreso y arqueología. Editorial Leviatán. 

Darwin, Ch (2007). El origen del hombre. Época. 

Darwin, Ch (1977). Autobiografía y cartas escogidas. Alianza 

De Candolle (1896). Regine vegetalibis sistema naturale. F Alcan 

Dillard-Wright, D. B. (2020). A Note on Ṛta and Dharma: Restoring the Cosmological 

Principle. Journal of Indian Council of Philosophical Research, 37(2), 169-173. 

Godoy, L. A. (2002). Sobre la estructura de las analogías en ciencias. Interciencia, 27(8), 

422-429. 

Hofstadter, D. R. (1995). Fluid concepts and creative analogies: Computer models of the 

fundamental mechanisms of thought. Basic books.  

Hofstadter DR (2000) Analogy as the core of cognition. En Gleick J (Ed.) The Best 

American Science Writing. Harper Collins. New York. 

Gentner D, incluir todos los autores (2001). Metaphor is like analogy. En The 

Analogical Mind: Perspectives from the cognitive sciences. The MIT Press, 

Cambridge, MA. pp. 199-253. 

 

Karatani, K (2010). “Revolución y repetición”. Theoría. Revista del Colegio de 

Filosofía. Núm. 20-21, pp. 11-25.  

 

Karatani, K (2018). Transcritica, Unam 

 

Lipovetsky, G (2000). La era del vacío. Anagrama. 

 

Marx. K (1989). Contribución a la crítica de la economía política. Progreso 

Morin, E (2011). La vía. Paidós 

Morris, D (2006). La naturaleza de la felicidad. Planeta  



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

153 
 

Múgica, M. D. C. D. (2002). Simone Weil y la crítica al marxismo a través de su 

concepción del trabajo. Espíritu: cuadernos del Instituto Filosófico de 

Balmesiana, 51(125), 79-92. 

Olvera, O. A. R. (2020). El uso adecuado y consecuencias de manejo de las redes 

sociales. Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204, 3(3), 82-95. 

Pérez, S (2005). Escribas. UAM 

Oñate, T., & Santos, C. G. (2004). El nacimiento de la filosofía en Grecia: viaje al inicio 

de Occidente. Dykinson.    

Oñate y Zubía (2001). Para leer la" Metafísica" de Aristóteles en el siglo XXI: análisis 

crítico hermenéutico de los 14" lógoi" de filosofía primera. Dykinson. 

 

Shell, Marc (2014). La economía de la literatura. F.C.E 

 

Schmidt, A (1977). El concepto de naturaleza en Marx. S. XXI 

 

Smith, A. (1994). Riqueza de las naciones. Alianza. 

 

Weil, Simone (2005). La fuente griega. Trotta. 

 

Sitios web  

Albert Bernhard Frank (1885) doi:10.5962/bhl.title.29599 

López, A (2018). Darwin, Marx y las dedicatorias de El Capital. El viejo topo. 

https://www.elviejotopo.com/topoexpress/darwin-marx-y-las-dedicatorias-de-el-capital/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5962/bhl.title.29599


Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

154 
 

Anexo 1 

   Tabla 1.  

Ciclos recursores, según Karatani 

 

Marx inicia 
medición 

 

1789 

 

Revoluci
ón 
francesa 

 

Revolución política 

 

La paz perpetua 
de Kant 
(primera 

generación de 
derechos humanos) 

30 años 1848 Inicia 
emancipación 
sindical Europa 

Revolución de 
masas en 
Europa 

Segunda generación 
de derechos 
humanos 

120 

años 

1917 Revolución 
rusa y 
mexicana 

Revoluci
ón 
Política 

Liga de las 

naciones 

30 años 1968 Derechos de 
minorías en 

todo el mundo 

Revoluciones 
feministas y 

derechos de la 
naturaleza 

Tercera y cuarta 
generación de 

derechos 
humanos 

120 

años 

2037- 

40’s 

Pronóstico 

de guerra 

regional 

Revolución política Se espera tratado de 

pacificación 

Fuente: Adaptado de Correa, M (2018). El orden como mito y convención. 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204, 1(01), 52-73.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Luis Aguilar e Ignacio Eulogio 

 Metáforas de energía de agresión  

 

155 
 

Anexo 2. 

Tabla 1. 

Analogía por mapeo 

Elementos alfa (red de 

micorrizas arbusculares) 

Mapeo Elementos beta (red sistema 

LETS)  

Comunicación Estabilidad En expansión 

Intercambios de nutrientes ṛta (te doy, dame) Dinero de reserva mundial 

Asociación  Enlaces Universalidad 

Estabilidad Nexos 0 deuda 

Red de recursos Procesos de cambio Homeostasis en fracciones 

infinitas 

Autorregulación Unidad de lo múltiple No hay autoridad bancaria 

Equilibrio Unidad de la alteridad de lo 

contingente en la mismidad 

común 

No hay posibilidad de 

falsificación 

Simbiosis  Sistema-demanda de usuarios Se puede cambiar por otras 

divisas 

Mutualismo Sistema-usuarios-comunidad 

internacional 

Adolece  

Fuente: Aguilar, J (2025). “Pensamiento complejo aplicado a investigaciones equivalenciales” en La 

perspectiva crítica de la complejidad dialéctica entre las ciencias y las humanidades del siglo 

XXI ante los problemas epocales, editado en UAGro, págs. 190-120. 
 


